



มีความรู้จริงเห็นจริงในทุกฯและ เหตุให้เกิดทุกฯอยุ่อย่างนี้ จึงเรียกว่า สญญาเกิด

מה הואונון בקים מום כם בידור

ทโธ 🚓

minte algorocom

1975 1 197010 Emp Viletina

วัดป่าบ้านค้อ ต.เขือน้ำ อ.บ้านผือ า.อุดธธานี



W975 201000000 Jelestavia

วัดป่าบ้านค้อ ต.เขือน้ำ อ.บ้านผือ จ.อุดรธานี พุทโธ

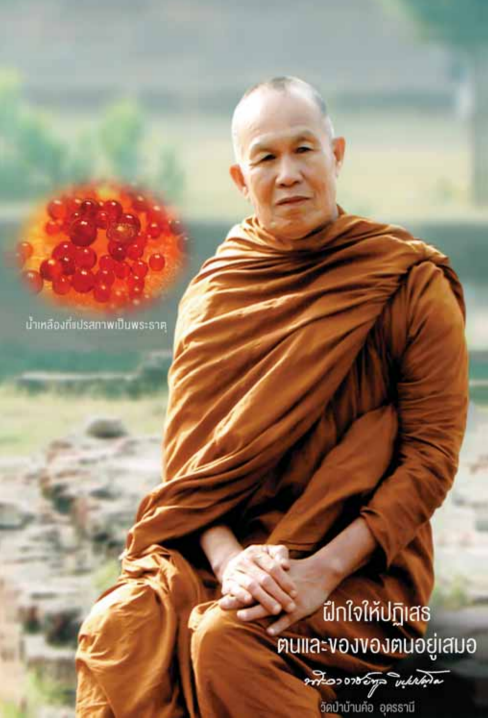
ประพันธ์เมื่อ ปี พ.ศ. ๒๕๔๔ ฉบับปรับปรุงรูปเล่มใหม่แต่คงเนื้อหาเดิม พฤศจิกายน ๒๕๕๗ วัตถุประสงค์ เพื่อน้อมบูชาคุณหลวงพ่อทูล ขิปฺปปญฺโฌ เนื่องในวาระครบรอบ ๖ ปี วันละสังขารของหลวงพ่อ เมื่อวันที่ ๑๑ พฤศจิกายน ๒๕๕๑

พิมพ์ครั้งที่ ๑ พฤศจิกายน ๒๕๕๗ จำนวนพิมพ์ ๓,๐๐๐ เล่ม

ผู้จัดพิมพ์ คณะศิษย์หลวงพ่อทูล ชิปฺปปณฺโณ

ขอสงวนสิทธิ์ในการคัดลอกหรือพิมพ์ซ้ำเนื้อหาในหนังสือเล่มนี้ กรุณาติดต่อ วัดป่าบ้านค้อ ต.เขือน้ำ อ.บ้านผือ จ.อุดรธานี ๔๑๑๖๐ โทร. ๐๔๒-๒๕๐-๗๓๐ ถึง ๒, ๐๘๙-๔๑๖-๗๘๒๕, ๐๘๕-๔๕๓-๓๒๔๕ อีเมล watpabankoh@gmail.com www.watpabankoh.com

ทำอาร์ตเวิร์คและพิมพ์ที่ หอรัตนชัยการพิมพ์ ๓๓/๒๘ ชอยเพชรบุรี ๕ ถนนเพชรบุรี เขตราชเทวี กรุงเทพฯ ๑๐๔๐๐ โทรศัพท์ ๐๘๐-๒๐๑-๒๒๗๗, ๐๘๑-๔๐๘-๑๕๗๘ email: horatanachai@gmail.com



#### คำนำ

ข้าพเจ้าได้เรียบเรียงหนังสือพุทโธเล่มนี้ขึ้น เพื่อให้ ท่านผู้อ่านได้เข้าใจในความหมายให้ถูกต้อง มิใช่ว่านึกพุทโธ ไปแล้วกิเลสตัณหาน้อยใหญ่จะหลุดลอยหมดไปจากใจได้ แล้วเกิดปัญญารอบรู้ตามความเป็นจริง ให้ผู้ปฏิบัติได้ตีความ หมายคำว่าพุทโธให้ถูกต้อง มิใช่ว่านึกคำบริกรรมพุทโธแล้วจะ เกิดความบริสุทธิ์หลุดพ้นเป็นมรรคผลนิพพาน

การปฏิบัติในคำว่าพุทโธมีอุบาย ๒ วิธี

๑. พุทโธในรูปแบบสมถะ เรียกว่าการทำสมาธิ

๒. พุทโธในรูปแบบการเจริญในวิปัสสนา

ทั้ง ๒ รูปแบบนี้มีอุบายการปฏิบัติที่แตกต่างกัน ท่าน จะได้รู้และเข้าใจในหนังสือเล่มนี้ อ่านแต่ละครั้งใช้ปัญญา พิจารณาให้มีเหตุผล ทำความเข้าใจให้ถูกต้อง เมื่อเข้าใจในความหมายได้ถูกต้องแล้ว การปฏิบัติก็จะไม่เกิดความ สับสนวกวน ในชาตินี้เมื่อท่านมีบารมีที่พร้อมแล้ว ท่านก็จะได้บรรลุในมรรคผลขั้นใดขั้นหนึ่งแน่นอน ถ้าหากบารมี ยังไม่พร้อมในชาตินี้ ในเมื่อเราได้มาเกิดร่วมพระพุทธศาสนา ของพระศรีอาริยเมตไตรย์ เราก็จะได้ฟังธรรม จะมีปัญญา

รอบรู้ในสัจธรรมตามความเป็นจริง ได้บรรลุธรรมเป็น พระอรหันต์ เข้าสู่พระนิพพานในชาตินั้นๆ ไปอย่างแน่นอน

ในชาตินี้ให้ถือว่าเรามีความโชคดีที่ได้มาเกิดร่วม
พระพุทธศาสนา ให้พยายามอย่างเต็มที่ อย่าปล่อยให้
โอกาสอันเป็นมงคลผ่านไปเปล่า เมื่อพลาดโอกาสในชาตินี้
ไปแล้ว เมื่อเราได้เกิดมาในชาติต่อไปเราจะได้มาเกิดพบ
พระพุทธศาสนาเหมือนในชาตินี้อีกหรือไม่ ถึงจะมีงาน
ทางโลกที่จะต้องรับผิดชอบอยู่ก็ให้ทำกันไปตามหน้าที่
ส่วนงานในทางธรรมการสร้างกุศลบารมีอันจะติดตามตัวเรา
ไป ให้ถือว่าเป็นกรณีพิเศษ จะเป็นผลกำไรของชีวิตเรา
เป็นสมบัติของตนโดยแท้จริง

ขอให้ท่านมีสติปัญญาความฉลาดรอบรู้ในสัจธรรม ตามความเป็นจริงในชาตินี้ด้วยเทอญ

หระอาจารย์ทูล ขึบุปปญฺโญ)

### สารบัญ

|                                     | หน้า        |
|-------------------------------------|-------------|
| หนังสือพุทโธ                        | െ           |
| ความหมายของคำว่าพุทโธ               | <b>୍</b>    |
| ทรงศึกษากับดาบสทั้งสอง              | <u>୍</u> ବହ |
| วิปัสสนูปกิเลส ๑๐ อย่าง             | ଭଟ          |
| ประวัติของพวกดาบสฤๅษี               | මලී         |
| ศึกษาประวัติของพระพุทธเจ้าให้เข้าใจ | ഉര          |
| ทรงค้นพบแนวทางตรัสรู้ด้วยพระองค์เอง | ർന          |
| พุทโธตัวจริงมิใช่การนึกคำบริกรรม    | <b>ල්</b> ව |
| การฝึกปัญญาต้องวางทิศทางไว้ล่วงหน้า | खद          |
| ธรรมะในตำราเป็นชื่อของความจริง      | ๗๐          |
| สติปัญญาเป็นเหตุให้เกิดพุทโธ        | ମାଙ         |
| การตีความในทัสนญาณไม่ถูกจะมีปัญหา   | <b>୯</b> ୦  |
| มัคคามัคคญาณ                        | ଜୁଙ୍କୁ      |
| การบรรลุธรรมของพระอรหันต์           | 990         |
| บทส่งท้าย                           | ചെല്        |



พุทโธ คือ ผู้รู้ ผู้ดื่น ผู้เนิกมานในธรรมได้ ก็เนื่องจากมัญญาความรอมรู้เฉพาะตัว



W97/5



### หนังสือพุทโธ



ขอทำความเข้าใจแก่ผู้ปฏิบัติทั้งหลายมาในที่นี้ด้วย การเขียนหนังสือเล่มนี้จะมีการกล่าวซ้ำอยู่บ้างในความหมาย ก็เพื่อให้ท่านผู้อ่านได้เกิดความเข้าใจให้มากขึ้นเท่านั้น เพราะ ในยุคนี้มีการพูดถึงในคำว่าพุทโธกันอยู่มาก และก็ตีความ หมายในคำว่าพุทโธแตกต่างกันไป ทำให้ผู้รับฟังเกิดความ สับสน รู้อะไรก็เรียกว่าพุทโธกันไปทั้งหมด พุทโธ ที่ถูกต้อง ตามความหมายของพระพุทธเจ้าอย่างแท้จริงเป็นอย่างไร ท่าน จะได้เข้าใจในหนังสือเล่มนี้ ขอให้ท่านอ่านให้ดี ใช้สติปัญญา พิจารณาอย่างมีเหตุผล ถ้าตีความหมายในคำว่าพุทโธผิดไป การปฏิบัติก็ผิดในความหมายที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสเอาไว้



## ความหมายของคำว่าพุทโธ



พุทโร ถ้าแปลกันตรงๆก็หมายถึง พระพุทธเจ้า ถ้าได้ศึกษาให้ลึกลงไปในขั้นละเอียดแล้ว พุทโร ไม่ได้หมายถึง พระพุทธเจ้าโดยตรง ความหมายในคำว่าพุทโธ เป็นคำบาลี เป็นผลเกิดขึ้นจากการปฏิบัติที่เรียกว่า รู้ ตื่น เบิกบาน จึงให้ชื่อตามบาลีว่าพุทโธเท่านั้น

คำว่า รู้ ตื่น เบิกบาน เป็นอย่างไรจะได้รู้ในหนังสือ เล่มนี้ จะขอเรียบเรียงในเหตุการณ์ที่ทำให้พุทโธได้เกิดขึ้นใน จุดเริ่มต้นเป็นดังนี้ ในครั้งนั้นพระองค์ยังไม่ได้ตรัสรู้จึงมีชื่อ ว่าพระสิทธัตถะภิกขุ เมื่อพระองค์ได้ออกผนวชแล้วทรง แสวงหาครูอาจารย์ เพื่อหาอุบายในการปฏิบัติที่ถูกต้อง หาวิธีที่จะดับความเกิดแก่เจ็บตาย อุบายวิธีการปฏิบัติที่ ถูกต้องเป็นอย่างไรในช่วงนั้นพระองค์ก็ยังไม่ทรงทราบ





### ทรงศึกษากับดาบสทั้งสอง



เมื่อได้ทราบข่าวว่ามีนักบวชทั้งสอง ชื่ออุทกดาบส อาฬารดาบส ทั้งสองมีการปฏิบัติที่เคร่งครัดจริงจัง มีประชาชน ให้ความเคารพนับถือเป็นอย่างมาก พระองค์จึงทรงเข้าไปศึกษา ในวิธีปฏิบัติจากครูทั้งสองนั้น พระองค์ทรงเรียนรู้ ในวิธีการ ปฏิบัติจากครูทั้งสองนั้นอย่างรวดเร็ว พระองค์ทรงปฏิบัติ เป็นไปตามแบบอย่างของครูทั้งสองนั้นได้เป็นอย่างดี วิธีการสอนของครูทั้งสองนั้น เป็นอุบายวิธีการทำสมาธิ มุ่งทำให้จิตมีความสงบเพียงอย่างเดียว แต่ละวันแต่ละคืน ยืนเดินนั่งนอน ทรงฝึกสติทำสมาธิให้จิตมีความสงบอยู่เสมอ ไม่ได้ฝึกในวิธีทางสติปัญญาแต่อย่างใด

พระองค์ทรงฝึกสติทำสมาธิจนจิตมีความสงบ ละเอียดอ่อนลึกจนถึง รูปฌาน อรูปฌาน ได้เป็นอย่างดี ในขณะจิตมีความสงบอยู่นั้น เหมือนกับกิเลสตัณหาน้อย ใหญ่ได้หมดไปจากใจ เมื่อจิตได้ถอนออกจากสมาธิความ สงบในฌานแล้ว ผลที่เกิดจากการทำสมาธิใจก็มีความสุข สบาย อีกไม่นานผลที่เกิดจากการทำสมาธิก็เสื่อมไป จึง ทำให้กิเลสน้อยใหญ่เกิดขึ้นที่ใจตามเดิม เป็นอยู่ใน ลักษณะนี้ต่อกันมายาวนาน วกวนไปมาไม่มีความก้าวหน้า แต่อย่างใด

ทั้งที่พระองค์ทรงมีพระสติปัญญาที่เพียบพร้อมอยู่
แล้ว การสร้างบารมีของพระองค์ก็เป็นปัญญาธิกะ มีความ
เต็มเปี่ยมด้วยพระสติปัญญามาแล้วอย่างสมบูรณ์เต็มที่ ทรง
มีความชำนาญในการทำสมาธิ เข้าถึงรูปฌาน อรูปฌาน
จนเป็นวสี เข้าสมาธิออกจากสมาธิในระดับไหน พระองค์
ทรงทำได้ มีความชำนาญเป็นอย่างดียิ่ง ทั้งที่พระองค์ทรง
มีพระสติปัญญาที่สมบูรณ์ ทำไมพระปัญญาจึงไม่เกิดขึ้นแก่
พระองค์ในขณะนั้นเล่า

ผู้สอนในวิธีทำสมาธิและผู้ทำสมาธิทั้งหลาย ควรได้ คึกษาประวัติของพระพุทธเจ้าให้ดี มิฉะนั้นจะพากันหลงทาง ในแนวคำสอนของพระพุทธเจ้าไปโดยไม่รู้ตัว ถ้าผู้สอนมีการ ศึกษามาผิด และมีความเห็นผิดเพียงคนเดียว จะสอนให้ คนอื่นมีความเห็นผิดและปฏิบัติผิดต่อๆกันไปมากมาย ทีเดียว ที่สอนไปว่าทำสมาธิให้จิตมีความสงบดีแล้วปัญญา ย่อมเกิดขึ้น นี้เองจึงทำให้ผู้ปฏิบัติมีความเข้าใจผิดอย่างมาก ขอให้ผู้สอนได้ศึกษาในวิธีทำสมาธิของพระพุทธเจ้าให้ เข้าใจ

ในยุคนี้สมัยนี้พากันสอนวิธีทำสมาธิไปตามแบบอย่าง ของพวกดาบสฤๅษีมากเกินไป แต่ก็มาพูดไปว่าทำตามเยี่ยงอย่าง ในแนวทางของพระพุทธเจ้า การพูดอย่างนี้ไม่ถูกต้องเลย วิธีการทำสมาธิอย่างนี้เป็นวิธีเดิมของพระสิทธัตถะภิกขุเคยทำ กับดาบสทั้งสองมาแล้ว

ฉะนั้นต้องศึกษาให้เข้าใจ มิใช่ว่าการทำสมาธิให้จิตมี
ความสงบได้แล้วจะถูกต้องไปเสียทั้งหมด เช่น โมหสมาธิ
มิจฉาสมาธิ สัมมาสมาธิ ทั้งสามนี้มีความแตกต่างกันอย่างไร
ส่วนใหญ่จะพูดว่าสัมมาสมาธิกันทั้งนั้น ทั้งที่เป็นโมหสมาธิ
และเป็นมิจฉาสมาธิ ก็ยังตีความไปว่าตนเป็นสัมมาสมาธิอยู่
นั่นเอง

สมาธิแต่ละอย่างมีเหตุให้เกิดขึ้นที่แตกต่างกัน เช่น โมหสมาธิ เมื่อจิตมีความสงบแล้วย่อมมีความสุขใจ แล้ว ไปหลงอยู่ในความสุขของสมาธิมิใช่หรือ ไม่อยากให้จิตถอน ออกจากความสงบนั้นๆ เมื่อจิตถอนออกจากสมาธิแล้วยังคิด อาลัยเสียดายอยู่กับความสงบนั้นๆ พยายามที่จะทำให้จิต เป็นสมาธิมีความสงบต่อไป แทนที่จิตได้ถอนออกจากสมาธิ แล้วน้อมไปพิจารณาทางปัญญา



#### วิปัสสนูปกิเลส ๑๐ อย่าง



มิจฉาสมาธิ มีเหตุให้เกิดขึ้นจาก มิจฉาทิฏฐิ ความ เห็นผิดเข้าใจผิดจากความเป็นจริง มีตัณหาคือความอยาก เป็นต้นเหตุที่สำคัญ เมื่อจิตมีความสงบเป็นสมาธิแล้วจึงเกิด ภาพหลอกที่เรียกว่านิมิต

นิมิตนี้เองจึงเป็นกลลวงของกิเลสสังขาร ผู้ไม่มี ปัญญาจึงเกิดความเข้าใจผิดคิดว่าเป็นของจริง มีความดีใจ พอใจในนิมิตนั้นๆจนลืมตัว จึงเกิดความเข้าใจผิดคิด มืความฝักใฝ่พอใจในนิมิตจนจิตเกิดเป็น วิปัสสนูปกิเลส ๑๐ อย่าง ขึ้นมาโดยไม่รู้ตัว นี้ก็เพราะไม่มี ปัญญารอบรู้ในวิธีทำสมาธิที่ถูกต้องนั่นเอง จึงทำให้จิตเกิด วิปลาส เหม่อลอย ไม่มีสติควบคุมจิตของตัวเองได้เลย ที่ เรียกว่ากรรมฐานแตกเป็นบ้าไปก็เป็นในลักษณะนี้ก็เพราะ ทำสมาธิไม่มีปัญญาเป็นองค์ประกอบรอบรู้เอาไว้ ถ้าทำสมาธิ มีความจริงจังมากเท่าไรก็จะเพิ่มวิปลาสมากขึ้นเท่านั้น

สติปัญญาไม่มี อาการของวิปัสสนุปกิเลสก็เริ่มปรากฏ ตัวขึ้นที่ใจ ดังจะได้อธิบายเรื่องของ**วิปัสสนูปกิเลสที่เกิดขึ้น** จากมิจฉาสมาธิ ที่มีความสงบอย่างผิดๆ ให้ผู้ทำสมาธิรับรู้



เอาไว้ เพื่อจะได้ข้อคิดสังเกตดูตัวเองว่า เมื่อทำสมาธิไป แล้วมีผลเกิดขึ้นเป็นอย่างไร ถ้าผิดไปก็จะได้แก้ไขให้ทัน ต่อเหตุการณ์

- ๑. โอภาส เมื่อจิตมีความสงบเป็นสมาธิแล้ว จะเกิด ความสว่างในทางใจ ความสว่างนี้จะมีลักษณะที่แตกต่างกัน ไปขึ้นอยู่กับนิสัยของแต่ละคนไม่เหมือนกัน เมื่อความสว่างนี้ เกิดขึ้นกับตัวเองเมื่อไร ให้รีบไปหาครูอาจารย์ช่วยแนะวิธีแก้ไข ครูอาจารย์นั้นต้องมีความรอบรู้ในวิธีทำสมาธิเป็นอย่างดี จึงจะช่วยแก้ไขให้ได้ ถ้าครูอาจารย์ไม่มีความรู้ในทางนี้ ก็จะ ส่งเสริมตอกย้ำให้ทำในวิธีนี้ต่อไป ผลที่ผิดๆ ก็ตกอยู่กับ ผู้ทำสมาธิเอง
- ๒. ปีติ ผู้ทำสมาธิจะมีความเอิบอิ่มใจเป็นอย่างมาก มีความเบิกบานใจอยู่ตลอดเวลา จะยืนเดินนั่งนอนอยู่ใน อิริยาบถไหน ใจจะมีความเอิบอิ่มอยู่ตลอดทั้งวันทั้งคืน ในช่วงนั้นมีแต่เฝ้าดูจิตที่มีความเอิบอิ่มอยู่เป็นนิจ ความคิด ทางสติปัญญาจะพิจารณาในเรื่อง อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ก็หมดสภาพไป ใจมีแต่ความเพลิดเพลินอยู่กับปีตินั้นๆ
- ๓. ปัสสัทธิ ความสงบใจที่เป็นผลจากการทำสมาธิ จะมีความสงบเป็นอย่างมาก จะมีความแน่วแน่มั่นคงอย่าง แนบแน่นทีเดียว ใจไม่คิดว่อกแว่กแส่ส่ายไปตามอารมณ์

แต่อย่างใด จะเป็นอารมณ์แห่งความรักหรืออารมณ์แห่งความ ชังเนื่องจากสาเหตุอันใดก็ตามไม่มีความอยากคิดในเรื่องอะไร ทั้งนั้น จะยืนเดินนั่งนอนอยู่ในที่ไหนมีแต่ความสงบใจอยู่ตลอด เวลา นี้ก็เป็นโมหสมาธิหลงอยู่ในความสุขจนลืมตัว ไม่อยาก คิดพิจารณาให้เป็นไปในการเจริญทางสติปัญญาแต่อย่าง ใด เพราะกลัวว่าใจจะเกิดความฟุ้งซ่าน มีแต่ใช้สติระลึก รู้อยู่ในอารมณ์แห่งความสงบนั้นๆ จึงเป็นสมาธิที่โง่เขลา หาความฉลาดไม่ได้เลย

- ๔. สุขะ เมื่อจิตมีความสงบดีแล้วย่อมเกิดความสุข
  ภายในใจเป็นอย่างมาก จะยืน เดิน นั่ง นอน อยู่ในที่ไหน
  ใจจะมีแต่ความสุขอยู่ตลอดเวลา ถือว่าใจมีความสุขแล้ว
  อยากให้ความสุขนื้อยู่เป็นคู่ของใจตลอดไปไม่อยากให้เสื่อม
  คลาย นี้เองผู้ปฏิบัติในยุคนี้จึงมีความต้องการภาวนาหาความ
  สุขใจเพียงเท่านั้น ที่สอนกันว่าทำสมาธิเพื่อให้เกิดความสุข
  ภายในใจ ถ้าปัญญาไม่มีก็จะหลงความสุขได้
- ๕. ญาณะ เมื่อจิตมีความสงบเป็นสมาธิได้แล้วย่อม มีความรู้เกิดขึ้น ความรู้ที่เกิดขึ้นนี้เองจะทำให้เกิดความหลง ผิดไปได้ง่าย จะตีความหมายไปว่าปัญญาญาณได้เกิดขึ้น กับตัวเองแล้ว อยากรู้เรื่องอะไรอยากรู้ในธรรมหมวดไหน ก็กำหนดถามลงไปที่ใจ ก็จะมีความรู้ตอบขึ้นมาในหมวดธรรม

นั้นๆ จะเข้าใจไปว่าคุณธรรมได้เกิดขึ้นกับตัวเองแล้ว อยากรู้ ว่าเราอยู่ในคุณธรรมระดับไหน ก็จะมีความรู้บอกขึ้นมาว่า เป็นคุณธรรมของพระอริยโสดาบันบ้าง เป็นคุณธรรมของ พระสกิทาคามีบ้าง เป็นคุณธรรมของพระอนาคามีบ้าง เป็น คุณธรรมของพระอนาคามีบ้าง เป็น คุณธรรมของพระอรหันต์บ้าง จึงได้เกิดความเชื่อมั่นในความ รู้ที่เกิดขึ้นว่าเป็นของจริงที่ฝังใจอย่างสนิททีเดียว ใครจะมา ว่ามีความสำคัญผิด ก็จะยืนยันว่าเรามีญาณรู้ที่ถูกต้องและ มีความเชื่อมั่นว่าตัวเองได้บรรลุธรรมเป็นพระอริยเจ้าจริง ถ้าเป็นในลักษณะนี้จึงยากที่จะแก้ไข

- ๖. อธิโมกข์ น้อมใจเชื่อว่าเป็นของจริงอย่างฝังใจทีเดียว เข้าใจว่าเรามีดวงตาเห็นธรรม ก็เพราะมีญาณรู้ที่ เกิดขึ้นจากสมาธิความสงบเป็นต้นเหตุนั่นเอง มีความ เชื่อมั่นในความรู้ของตัวเองสูงมาก ให้ความสำคัญตัวเอง ว่า พุทโธ รู้ตื่นเบิกบานได้เกิดขึ้นกับตัวเองแล้ว ถ้ามี อภิญญาอย่างใดอย่างหนึ่งเกิดขึ้นก็จะเกิดความเชื่อมั่นเพิ่ม ทิฏฐิมานะอัตตาจนลืมตัว ถ้าพระเป็นในลักษณะนี้ก็จะได้รับ พยากรณ์จากลูกศิษย์ว่า อาจารย์ของเราได้บรรลุธรรมเป็น พระอรหันต์ทันที
- ๗. ปัคคาหะ มีความเพียรที่เข้มแข็งเป็นอย่างมาก ความเพียรนั้นจะมุ่งทำสมาธิให้จิตมีความสงบเพียง

อย่างเดียว จะไปที่ไหนอยู่ในที่ใดจะปรารภความเพียร ทำสมาธิอยู่เสมอ จะอยู่เฉพาะตัวหรือในสังคมใดจะอยู่ใน ความสำรวมผิดปกติ จะอยู่แบบนิ่งเฉยไม่อยากจะพูดคุยกับ ใครๆ ผู้ที่ไม่เข้าใจก็คิดว่าเป็นผู้ปฏิบัติที่เคร่งครัดมาก หรือ ลืมตาก็จะอยู่ในท่าเงียบขรึมซึมเช่อเหม่อลอย ไม่ชอบอยู่ใน สังคม อยากจะอยู่เป็นเอกเทศเฉพาะตัว ไม่มีความฉลาดรอบรู้ ในทางปัญญาแต่อย่างใด จึงเรียกว่า มิจฉาวายามะ เป็นความผิดไม่ถูกต้องชอบธรรมแต่อย่างใด

๘. อุปัฏฐาน มีสติระลึกรู้ในอารมณ์ภายในใจได้ ดีมาก แต่เป็นเพียงสติสมาธิเท่านั้น ส่วนสติปัญญาจะ ไม่มีกับผู้เป็นในลักษณะนี้แต่อย่างใด ถ้าอารมณ์ของใจ เปลี่ยนไปตามเหตุปัจจัยอย่างไร ก็จะมีสติระลึกรู้ไปตาม อารมณ์ประเภทนั้นๆ ไม่ชอบพิจารณาในทางสติปัญญาแต่ อย่างใด ไม่สนใจพิจารณาในเรื่องที่เป็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ถึงจะพูดธรรมะได้ก็พูดไปตามตำราที่ได้ศึกษามาเท่านั้น จึงเรียกว่า มิจฉาสติ ระลึกรู้ในสิ่งใด จะไม่เป็นไปในความ ถูกต้องชอบธรรมแต่อย่างใด

๙.อุเบกขา ความวางเฉยในทางใจได้ดีมาก ใจ ไม่รับในอารมณ์ที่ชอบใจและไม่ชอบใจ อะไรที่มาสัมผัส ทางตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ อันเป็นสิ่งที่จะให้เกิดความรัก ความซัง ใจจะวางเฉยอยู่ตลอดเวลา เมื่อใจลงสู่อุเบกขาความ วางเฉยที่มั่นคงแล้ว จะไม่ทำให้เกิดความรู้สึกในอารมณ์ ไม่มี ความเอาใจใส่ในสิ่งใดๆทั้งสิ้น เมื่อเป็นอย่างนี้จะทำสมาธิได้ ง่าย แต่ก็จะเป็นมิจฉาสมาธิ ความตั้งใจมั่นผิดต่อไป จึงยากที่จะแก้ไขหรือแก้ไขไม่ได้เลย

๑๐. นิกันติ มีความยินดีพอใจในสิ่งที่เกิดขึ้นทั้งหมด ยอมรับผลที่เกิดขึ้นว่าเป็นของจริง มีความเชื่อว่าเป็น แนวทางที่จะทำให้ถึงซึ่งมรรคผลนิพพานได้แน่นอน ใคร จะมาว่าภาวนาผิดอย่างไรก็มีความมั่นใจในตัวเองว่าภาวนา ถูกต่อไป และยังไปตำหนิผู้อื่นว่าภาวนาไม่เก่งเหมือนเรา ถึงครูอาจารย์องค์ที่มีความฉลาดรอบรู้เข้ามาช่วยเหลือก็สายไป เสียแล้ว ชีวิตได้ทุ่มเทในการทำสมาธิอย่างจริงจัง ก็มาพังเพราะ วิปัสสนูปกิเลสที่เกิดขึ้นนี้เอง

ผู้ทำสมาธิถ้าไม่กำจัดตัวมิจฉาทิฏฐิความเห็นผิดให้ หมดออกจากใจได้ เมื่อทำสมาธิเพิ่มเข้าไป กำลังใจที่เกิดจาก การทำสมาธิ ก็จะไปบวกกันกับมิจฉาทิฏฐิเดิมที่มีอยู่ ก็จะเกิด เป็นมิจฉาทิฏฐิ ความตั้งมั่นผิด แล้วกลายเป็นวิปัสสนูปกิเลส ดังที่ได้อธิบายมาแล้ว





ไม่มีปญญารอมรู้ในอิธิทำสมาธิที่ถูกต้องนั้นเอง จึงทำให้จิตเกิดอิปลาสเหม่อลอง ไม่มีสติดอมคุมจิตฯองตัวเองได้เลง ที่เรียกอ่ากรรมฐานแตก

mosoro veletara



### ประวัติของพวกดาบสฤๅษี



ผู้ปฏิบัติควรได้ศึกษาประวัติของพวกดาบสฤๅษีเอาไว้ ในยุคก่อนพระพุทธศาสนายังไม่ได้อุบัติเกิดขึ้นในโลก ก็มี พวกดาบสฤๅษีทำสมาธิความสงบกันอยู่แล้ว แต่ก็ไม่มีปัญหา เกิดเป็นวิปัสสนูปกิเลสแต่อย่างใด เพราะท่านเหล่านั้น ทำสมาธิไปเพื่อความสงบเท่านั้น

ไม่รู้จักในเรื่องของกิเลสตัณหา
ไม่อยากรู้ในสิ่งนั้นสิ่งนี้
ไม่อยากให้ปัญญาเกิดขึ้น
ไม่อยากรู้เห็นในนรกสวรรค์
ไม่อยากให้ใจมีความบริสุทธิ์
ไม่อยากบรรลุธรรมเป็นพระอริยเจ้า

และยังไม่เข้าใจในมรรคผลนิพพาน เพราะในยุคนั้น พระพุทธศาสนายังไม่มี การทำสมาธิก็เพื่อความสงบสุขทางใจ เท่านั้น ยังไม่รู้จักว่ารูปฌาน อรูปฌานเป็นอย่างไร อภิญญาห้า สมาบัติแปด เป็นอย่างไรก็ยังไม่รู้ ผลของการปฏิบัติเป็นใน ลักษณะนี้ยังไม่เป็นสัมมาทิฏฐิความเห็นชอบ และยังไม่

เป็นมิจฉาทิฏฐิความเห็นผิดแต่อย่างใด เพียงทำใจให้หยุด นิ่งอยู่ในความละเอียดเท่านั้น

ในยุคนี้สมัยนี้พยายามทำสมาธิให้เหมือนกันกับ พวกดาบสฤๅษี แต่ก็ทำได้ยากมากเพราะมีความอยากมาก เกินไป และได้ศึกษาประวัติของพระพุทธเจ้าในวิธีละกิเลส ตัณหา ละความโลภ ละความโกรธ ละความหลง ละราคะ ความกำหนัด อยากรู้แจ้งเห็นจริงในสัจธรรม อยากให้ ปัญญาเกิดขึ้น อยากให้จิตมีความบริสุทธิ์หลุดพันเข้าสู่ พระนิพพาน ตัณหาคือความอยากอย่างนี้เองจึงถูกกิเลส สังขารหลอกใจจึงทำสมาธิความสงบได้ยาก

ตัณหาคือความอยากนี้เองจึงเป็นแม่ทัพใหญ่ เอาสมมติ ทั้งหลายมาหลอกใจจนเกิดความลุ่มหลงเบี่ยงเบนประเด็นให้ ใจเกิดความเข้าใจผิด เห็นผิด หลงผิด กลายเป็นมิจฉาปฏิบัติ ไปโดยไม่รู้ตัว คำสอนของพระพุทธเจ้ามีความสมบูรณ์อยู่แล้ว เมื่อการศึกษาไม่ดี จึงตีความหมายในคำสอนของพระพุทธเจ้า ให้คลาดเคลื่อนไปจากหลักความเป็นจริง แนวทางที่เป็นมิจฉา สมาธิ ความเห็นผิด ก็ยังตีความไปว่าเป็นสัมมาสมาธิ ความ เห็นถูกต้องชอบธรรมไป ถ้าเข้าใจในวิธีการทำสมาธิของ พระพุทธเจ้าดีแล้ว การทำสมาธิมิใช่เป็นเรื่องยุ่งยากอะไร เพราะพระพุทธเจ้าได้ทรงแยกในอุบายทำสมาธิให้ถูกกับ

จริตนิสัยของแต่ละบุคคลไว้แล้ว ถ้าไม่เข้าใจในตัวเองว่า เรามีนิสัยอะไรแล้ว ก็ยากที่จะทำสมาธิให้เป็นสัมมาสมาธิ ที่มีความตั้งมั่นอย่างชอบธรรมได้

วิธีการทำสมาธิของพระพุทธเจ้านั้น พระองค์ให้ฝึก ในวิธีทำสมาธิตั้งใจมั่น เพราะสมาธิตั้งใจมั่นเป็นองค์ ประกอบใช้กับปัญญาโดยเฉพาะ สมาธิความสงบจะประกอบใช้กับปัญญาไม่ได้เลย เพราะจิตมีความสงบและละเอียดมาก ถ้าทำสมาธิจิตมีความสงบแล้วก็ปล่อยให้จิตอยู่ในความสงบนั้นต่อไปจนอิ่มตัว จนกว่าจิตจะถอดออกจากสมาธิความสงบขึ้นมาเอง ในขณะที่จิตถอนออกจากความสงบนั้นให้มีสติกำหนดในจิตเอาไว้ อย่าปล่อยให้จิตถอนออกหมดทีเดียวให้กำหนดอยู่ในอุปจารสมาธิ ขณิกสมาธิที่พวกเราเรียก ว่าสมาธิความตั้งใจมั่น จากนั้นก็น้อมจิตไปเจริญทางปัญญา

ที่เรียกว่ายกจิตขึ้นสู่ในการเจริญในวิปัสสนาก็เป็น ในลักษณะนี้ มิใช่ว่าจิตมีความสงบแล้วจะยกจิตขึ้นสู่การ เจริญวิปัสสนาแต่อย่างใด ผู้สอนและผู้ปฏิบัติต้องเข้าใจใน วิธีทำสมาธิ เพื่อนำไปประกอบกับปัญญาให้ถูกต้อง วิธีนี้เป็น อุบายในการสอนของพระพุทธเจ้าโดยตรง ไม่เหมือนวิธี ทำสมาธิของพวกดาบสฤๅษีทำกันแต่อย่างใด เพราะพวกดาบส ฤๅษีเขาทำสมาธิมุ่งแต่ความสงบเพียงอย่างเดียว เมื่อจิตถอน ออกจากสมาธิมาก็ถอนออกหมด เขาไม่รู้ในวิธีการน้อมเอา กำลังใจที่เกิดขึ้นจากสมาธิไปประกอบปัญญา เพราะเขาไม่รู้ ในวิธีการเจริญในวิปัสสนาแต่อย่างใด

วิธีทำสมาธิอย่างนี้พระพุทธเจ้าทรงเคยทำมาก่อน เมื่อ ครั้งไปฝึกทำสมาธิกับพวกดาบสทั้งสองมาแล้ว จึงไม่มีผลดีที่ จะเอาไปประกอบปัญญาแก้ปัญหาอะไรได้เลย พระพุทธเจ้า ทรงตำหนิว่าวิธีทำสมาธิอย่างนี้ไม่ถูกต้อง แต่ทำไมพวกเรา จึงเอาวิธีทำสมาธิที่ไม่ถูกต้องนี้มาสอนและปฏิบัติกันอยู่ ทำไมไม่เรียนรู้ ในวิธีการทำสมาธิที่ถูกต้องมาสอนและ ปฏิบัติกันเล่า ถ้าไม่เข้าใจในวิธีทำสมาธิที่เป็นองค์ประกอบ ในการเจริญวิปัสสนาได้ การปฏิบัติก็จะไม่เป็นไปในมรรค ผลนิพพานแต่อย่างใด การภาวนาปฏิบัติต้องเข้าใจในวิธี สองอย่าง

- ๑. สติสมาธิ
- ๒. สติปัญญา

ทั้งสองอุบายนี้ต้องศึกษาให้เข้าใจ แล้วนำเอาอุบาย ทั้งสองนี้มาประกอบกัน หนุนซึ่งกันและกัน ที่เรียกว่าสมาธิ เป็นอุบายเสริมปัญญา และปัญญาเป็นอุบายเสริมสมาธิ ทั้งสองวิธีนี้เสริมกันอย่างไรจึงจะเป็นไปในมรรคผลนิพพานได้ ถ้ายังไม่เข้าใจข้าพเจ้าพร้อมที่จะให้ข้อมูลและเหตุผลได้

# ศึกษาประวัติของพระพุทธเจ้า ให้เข้าใจ



ก่อนจะได้อธิบายในสัมมาทิฏฐิ ความเห็นชอบ ให้ท่าน ได้รู้และเข้าใจในเหตุผลที่ชัดเจน จะต้องเรียบเรียงประวัติของ พระพุทธเจ้าให้รู้กันไว้บ้าง เพื่อจะได้รู้ว่าพระพุทธเจ้าทรงเริ่มต้น ในการปฏิบัติมาอย่างไร วิธีการอย่างไรที่พระพุทธเจ้าทรงปฏิบัติถูก เราจะได้ เลือกเอาอุบายวิธีที่พระพุทธเจ้าทรงปฏิบัติถูกมาเป็นแบบอย่าง ให้เป็นไปในวิธีปฏิบัติของพระพุทธเจ้าโดยตรงต่อไป ประวัติของพระพุทธเจ้าจะแบ่งออกเป็นหมวดใหญ่ๆ ๖ ขั้นตอน ดังจะได้เรียบเรียงตามลำดับดังนี้

๑. ตอนที่พระองค์ออกผนวชใหม่ๆ ได้ทรงศึกษาและ ปฏิบัติอยู่กับดาบสทั้งสองชื่อว่า อุทกดาบส และ อาฬารดาบส

๒. ตอนที่พระองค์ทรงตำหนิว่า วิธีการปฏิบัติอย่างนี้ มิใช่เป็นวิธีที่จะเป็นไปในทางตรัสรู้ในทางมรรคผลนิพพาน

- ๓. ตอนที่พระองค์ทรงค้นพบแนวทางปฏิบัติที่ถูกต้อง ด้วยปัญญาพระองค์เอง ไม่มีใครเป็นครูเป็นอาจารย์
- ๔. ตอนที่พระพุทธเจ้าทรงมีพระปัญญาตรัสรู้อริยสัจสี่ มีความรู้แจ้งเห็นจริงด้วยพระองค์เองที่เรียกว่า พุทโธ
- ๕. ตอนที่พระองค์ทรงดำรินึกถึงคุณในครูทั้งสอง ซึ่งได้มรณภาพก่อนวันตรัสรู้เพียง ๗ วัน
- ๖. ตอนที่พระพุทธเจ้าทรงประกาศเผยแพร่พระสัจธรรม แก่พุทธบริษัททั้งหลาย มีผู้ได้บรรลุธรรมเป็นพระอริยเจ้าเป็น จำนวนมาก
- ทั้ง ๖ ขั้นตอนนี้ต้องศึกษาให้เข้าใจ ไม่เช่นนั้นจะ ปฏิบัติไม่ถูก จะเกิดความสับสนจับต้นชนปลาย จะไม่เป็นไป ในมรรคผลนิพพานแต่อย่างใด

ในช่วงที่พระพุทธเจ้าประกาศพระพุทธศาสนานั้น พระองค์ทรงมีพระปัญญาหยั่งรู้ในวิธีการอบรมสั่งสอนแก่ พุทธบริษัทได้เป็นอย่างดี เป็นวิธีที่ตรงในการบรรลุธรรม เป็นพระอริยเจ้าได้ง่ายที่สุด จะไม่ทำให้เกิดความลังเลสงสัย ในการปฏิบัติแต่อย่างไร เพราะแนวทางที่ผิด พระพุทธเจ้า ได้ตรัสไว้แล้ว ในครั้งที่พระองค์ทรงปฏิบัติมาผิด กับ พวกดาบสมาก่อน จึงทำให้เสียเวลาในการตรัสรู้ อุบายวิธี

ที่ผิดๆอย่างนี้พระองค์ทรงทราบแล้วว่าไม่เป็นไปในมรรค ผลนิพพานแต่อย่างใด

อุบายวิธีปฏิบัติให้พุทธบริษัทได้บรรลุธรรมเป็น พระอริยเจ้าได้ง่ายและรวดเร็วนั้น พระองค์ทรงทราบวิธีที่ รวบรัดตรงต่อมรรคผลนิพพานได้เป็นอย่างดี มีเส้นทาง เดียวเท่านี้ที่จะทำให้ผู้ปฏิบัติถึงซึ่งความสิ้นทุกข์ได้

นั้นคือมรรคมีองค์ ๘ มีสัมมาทิฏฐิ ความเห็นชอบ สัมมาสังกับโป การดำริพิจารณาให้ถูกต้องชอบธรรม นี้เป็น หลักของปัญญา ปัญญาความเห็นชอบ ปัญญาการดำริ พิจารณาชอบ ทั้งสองนี้เป็นหลักใหญ่ในการปฏิบัติธรรม ถ้าตั้งหลักปัญญาความเห็นชอบนี้ไม่ได้ การปฏิบัติธรรมจะ ล้มเหลวเป็นมิจฉาปฏิบัติไปโดยไม่รู้ตัว

ความเห็นชอบการดำริชอบ เป็นหลักการใช้ปัญญา พิจารณาให้รู้เห็นตามความเป็นจริง เป็นหลักเดิมที่พระพุทธเจ้า ได้ตรัสเอาไว้ ทรงนำไปสอนแก่พุทธบริษัททั้งหลาย มีผู้ ได้บรรลุธรรมเป็นพระอริยเจ้าเป็นจำนวนมาก พวกเราควร ได้ศึกษาในหลักปัญญาความเห็นชอบนี้ให้เข้าใจ เพื่อเป็น เยี่ยงอย่าง เป็นแนวทางการปฏิบัติให้ถูกต้องตามคำสอนเดิม ที่พระพุทธเจ้าทรงสอนแก่พุทธบริษัทในสมัยครั้งพุทธกาล มาแล้ว การปฏิบัติก็จะเป็นไปในความถูกต้องชอบธรรม

ดังที่ข้าพเจ้าได้จัดหัวข้อตามประวัติของพระพุทธเจ้า เอาไว้ เพื่อให้พวกเราได้ศึกษาและปฏิบัติตาม เมื่อพระองค์ ประทับในพระราชวัง พระองค์ได้เสด็จทอดพระเนตร คนแก่ อนเจ็บป่วย อนตาย และนักบวช พระองค์ทอดพระเนตร แล้วได้นำมาพิจารณาด้วยพระปัญญาอย่างไร พระองค์ทรง ตัดสินพระทัยออกผนวชในวันต่อมา **พระองค์ทรงน้อมเอา** คนแก่ คนเจ็บป่วย คนตายเหล่านั้น เข้ามาหาพระองค์ แล้วทรงใช้พระปัญญาพิจารณาไปว่าการแก่เจ็บตายนี้เป็น ผลเนื่องจากการเกิดเป็นต้นเหตุ ถ้าดับเหตุในการเกิดได้ แล้ว ความแก่เจ็บตายก็จะไม่มี พระองค์จึงทรงคิดหาวิธีที่ **จะดับความเกิดนี้ให้ได้** แต่ก็คิดหาวิธีการดับความเกิดนี้ ยังไม่ทรงทราบว่าจะดับด้วยวิธีใด **พระองค์ทรงนึกถึงนักบวช** มาเป็นอุบายในการตัดสินพระทัยว่า ถ้าได้ออกผนวช คงจะคิดหาวิธีในการดับความเกิดนี้ได้ เมื่อพระองค์ทรงคิด ได้อย่างนี้จึงได้ตัดสินพระทัยออกผนวชทันที

เมื่อออกผนวชแล้วจึงได้ทรงศึกษาและปฏิบัติอยู่กับครู ทั้งสองนั้น การไปอยู่กับครูทั้งสองนั้นได้อธิบายมาแล้ว จะขอ ย้ำเพิ่มเติมให้เราได้รู้ได้เข้าใจให้ชัดเจนมากขึ้น ที่พวกเราได้รับ คำสั่งสอนจากครูอาจารย์อยู่เสมอว่า เมื่อจิตมีความสงบเป็น สมาธิแล้วปัญญาจะเกิดขึ้นนั้น ไม่จริง เมื่อครั้งพระพุทธเจ้า ของเราทรงฝึกทำสมาธิกับพวกดาบสทั้งสองมาก่อน จิตมี ความสงบเป็นสมาธิยิ่งกว่าพวกเราหลายร้อยเท่า ทำไม พระปัญญาของพระองค์จึงไม่เกิดขึ้นเล่า

แม้แต่ดาบสทั้งสองก็ทำสมาธิจิตมีความสงบอย่าง ละเอียด มีความสุขุมลุ่มลึกอย่างเต็มที่ ทำไมพระปัญญาจึง ไม่เกิดแก่ดาบสทั้งสอง ทำไมพวกเราจึงมีความเห็นที่แตกต่าง กันกับในสมัยครั้งนั้น

ในสมัยครั้งพุทธกาล ไม่เคยมีประวัติของพระอริยเจ้า องค์ใดมีปัญญาเกิดขึ้นจากสมาธิความสงบนี้เลย แม้ พระพุทธเจ้าก็ไม่เคยทรงสอนใครว่าปัญญาเกิดจากสมาธิความสงบแต่อย่างใด หากมีจริง คือพระอริยเจ้าองค์ใด ให้ หาพยานบุคคลมายืนยันเป็นหลักฐานได้ไหม ข้าพเจ้าก็อยาก รู้อยู่เหมือนกันว่า พระอริยเจ้าองค์ใดมีปัญญาเกิดขึ้นจากสมาธิความสงบนี้

ตำราก็เพียงอธิบายว่า สมาธิความตั้งใจมั่นเท่านั้น เป็นอุบายเสริมปัญญาและเป็นคู่ทำงานร่วมกันกับปัญญา มิใช่ว่าทำสมาธิความสงบแล้วจะเกิดปัญญาตามที่เข้าใจกัน การ มีความเห็นอย่างนี้ไม่อยากโทษในหมู่ผู้ปฏิบัติทั้งหลาย อยากเตือนผู้ที่นำวิธีผิดๆอย่างนี้มาสอนกัน การศึกษาวิธี ทำสมาธิขั้นตอนเป็นอย่างไร ผู้จะสอนคนอื่นต่อไปควรศึกษา

ในวิธีทำสมาธิให้ดี มิใช่จะสอนกันแบบสุ่มเดาที่ขาดจาก เหตุผล จะทำให้หลายๆคนเกิดความเข้าใจผิด เกิดความ เห็นผิดต่อๆกันไปมากมาย

พระพุทธเจ้าทรงเคยทำสมาธิความสงบนี้มาก่อนแล้ว ทั้งที่พระองค์ทรงมีนิสัยในทางปัญญาอย่างสมบูรณ์เต็มที่อยู่ แล้ว ทำไมพระปัญญาของพระองค์จึงไม่เกิดจากสมาธิความ สงบนี้เล่า พระองค์จึงทรงตำหนิว่า วิธีทำสมาธิความสงบเพียง อย่างเดียวนี้ ไม่เป็นไปในความบริสุทธิ์หลุดพ้น ไม่เป็นไปในความบริสุทธิ์หลุดพ้น ไม่เป็นไปในความบริสุทธิ์หลุดพ้น ไม่เป็นไปในความบริสุทธิ์หลุดพ้น ไม่เป็นไปในแนวทางที่จะได้ตรัสรู้ธรรมเป็นพระพุทธเจ้าแต่ อย่างใด ทำให้เสียเวลาเปล่า อย่างดีก็เป็นเพียงให้จิตมี ความสุขในชั่วขณะหนึ่งเท่านั้น กิเลสตัณหาน้อยใหญ่ก็ยัง มีอยู่ที่ใจตามเดิม ไม่ได้หมดไปในวิธีทำสมาธิความสงบ แต่อย่างใด ทำไมผู้สอนจึงไม่ได้ศึกษาในจุดนี้ดูบ้าง วิธีทำสมาธิความตั้งใจมั่นที่มีความสำคัญที่จะไปเสริมปัญญา ทำไมจึงไม่นำมาสอนกัน ในตำราได้อธิบายไว้มากมายแต่ ไม่นำมาสอนกัน







อิธีทำสมาธิดอามสงมเพียงอย่างเดียอนี้ ไม่เป็นไม่ในดอามมริสุทธิพลุดพัน ไม่เป็นไม่ในแนอทางที่จะได้ตรัสรุธรรม เป็นพระพุทธเจ้าแต่อย่างใด

mos orden veletina

# ทรงค้นพบแนวทางตรัสรู้ ด้วยพระองค์เอง



ในช่วงต่อไปนี้มีความสำคัญมาก เราจะได้รู้การปฏิบัติ ที่ทำให้พระปัญญาเกิดขึ้นแก่พระองค์ จงอ่านให้ละเอียด อ่าน ทุกประโยค ตีความหมายให้เป็นไปในเหตุผล ให้เทียบกันกับ คำว่าปัญญาเกิดขึ้นจากความสงบของสมาธิ ว่ามีความแตกต่าง กันอย่างไร เหตุผลใดควรเชื่อถือได้และเชื่อถือไม่ได้ เราจะได้ รู้ได้เข้าใจในช่วงต่อไปนี้ ความเข้าใจผิดของเราและความสงสัย ของเราก็จะได้หมดไปเสียที่ ว่าปัญญาได้เกิดขึ้นด้วยวิธีการ ปฏิบัติอย่างไร เราจะไม่เกิดความสับสนเข้าใจผิดหลงผิดต่อไป

ในช่วงที่พระองค์ทรงรับข้าวมธุปายาสจากนางสุชาดา เมื่อพระองค์ฉันเสร็จแล้วมีการเสี่ยงถาดทองคำ ในช่วงนี้เอง จึงเป็นจุดเริ่มต้นที่พระองค์ทรงใช้ความคิดในทางปัญญาเป็น ครั้งแรก พระองค์ผนวชมา ๕ ปีกว่า มีแต่ทำสมาธิอยู่ใน ความสงบมาตลอด ยังไม่ทรงทราบอุบายในการฝึกปัญญา ให้เกิดขึ้นแต่อย่างใด เพราะยังไม่มีเหตุที่จะทรงคิดพิจารณา

อะไรได้ แต่ละวันเดือนปีมีแต่ฝึกทำสติสมาธิอยู่ตลอดเวลา จนจิตลงสู่อุเบกขาวางเฉยไม่อยากจะคิดในเรื่องอะไร ทำใจให้ อยู่ในอารมณ์ในปัจจุบันมาตลอด ไม่ทรงใช้พระปัญญา พิจารณาในหลักความจริงแต่อย่างใด

ในช่วงที่พระองค์ทรงอธิษฐานลอยถาดทองคำว่า **ถ้า** ข้าพเจ้าจะได้ตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าในชาตินี้ ขอให้ถาด ทองคำลอยทวนกระแสน้ำขึ้นไป ในขณะนั้นถาดทองคำ ก็ได้ลอยทวนกระแสน้ำขึ้นไป เมื่อพระองค์ทอดพระเนตร อย่างนั้นก็มีความมั่นพระทัยว่า เราจะได้ตรัสรู้เป็น พระพุทธเจ้าแน่นอน ในขณะนั้นพระองค์จึงทรงดำริว่า ถาดทองคำไม่มีจิตวิญญาณอะไร ทำไมจึงมีกำลังทวน กระแสน้ำขึ้นไปได้ พระองค์จึงได้ โอปนยิโก ทรงน้อม เอาถาดทองคำเข้ามาหาพระทัยของพระองค์ แล้วทรงคิด พิจารณาไปว่า ถ้าถาดทองคำลอยไปตามกระแสน้ำ ถาด ทองคำก็จะไหลวนเวียนไปมาอยู่ในมหาสมุทรไม่มีที่สิ้นสุด ได้เลย นี้ฉันใด เมื่อปล่อยใจลอยไปตามสมมุติโลกอยู่ ตราบใด ใจก็จะได้มาเวียนเกิดเป็นภพชาติต่อไปไม่มีที่ เกิดขึ้นมาแล้วก็มาแก่เจ็บตายต่อไป สิ้นสุด ฉันนั้น

ในช่วงนี้เองพระองค์จึงทรงหวนระลึกได้ เมื่อครั้ง พระองค์ยังไม่ได้ผนวช ได้ทอดพระเนตรคนแก่คนเจ็บ คนตายมาแล้ว จนจิตเกิดความสลดสังเวชคิดหาวิธีที่จะต้อง แก้ไข เพราะการแก่เจ็บตายมาจากการเกิด

การเกิดก็เพราะปล่อยใจไปตามกระแสของความ อยากคือตัณหา ถ้าจะตัดความเกิดได้ก็ต้องฝึกใจทวน กระแสของตัณหาคือความอยาก ถาดทองคำไม่มีจิต วิญญาณยังทวนกระแสของน้ำขึ้นไปได้ ทำไมใจจึงจะทวน กระแสของกิเลสตัณหานี้ไม่ได้เล่า การทวนกระแสของ ตัณหาคือความอยาก ก็ต้องฝึกฝืนใจตัวเองไม่ให้ไปอยาก ฝืนใจไม่ให้มีความรักความชอบใจในสิ่งใดๆในโลกอีก ต่อไป ถ้าปล่อยใจไปติดยึดผูกพันยินดีพอใจอยู่กับโลก เมื่อไร ใจก็จะพาเกิดในโลกนี้ต่อไปแล้วตายทับถมอยู่ใน แผ่นดินนี้ไม่มีที่สิ้นสุดลงได้

เมื่อท่านได้อ่านคำว่า ปัญญาเกิด ดังที่ข้าพเจ้าได้อธิบาย มาแล้วนี้ พอจะเรียบเรียงในเหตุผลได้ว่า ปัญญาเกิดจาก การคิด ดังพระองค์ทรงคิดเปรียบเทียบเอาถาดทองคำที่ลอย ทวนกระแสน้ำ ทรงน้อมเข้ามาหาพระทัยดังที่ได้อธิบายมาแล้ว พระองค์ไม่ได้ทรงประทับนั่งทำสมาธิความสงบแต่อย่างใด ก็จะรู้ได้อย่างชัดเจนว่า ปัญญาไม่ได้เกิดจากสมาธิความสงบแต่อย่างใด



ถ้าหากท่านยังไม่เข้าใจหรือมีความสงสัยอยู่ ให้ท่านมา ถามข้าพเจ้าโดยตรง เพื่อให้เกิดความกระจ่างชัดเจนมากขึ้น คำว่าปัญญาเกิด มีคนตีความหมายที่แตกต่างกันไป คนนั้น ตีความว่าปัญญาเกิดเป็นอย่างนี้ คนนี้ตีความหมายว่าปัญญา เกิดเป็นอย่างนั้น มีความเข้าใจไม่ตรงกัน ความเห็นที่ตรงกันมากที่สุดคือ ทำสมาธิให้จิตมีความสงบแล้วปัญญาจะเกิดขึ้นเอง ความเห็นอย่างนี้จะไม่มีในสมัยครั้งพุทธกาลแต่ อย่างใด พระพุทธเจ้าก็ไม่ทรงมีพระปัญญาเกิดในลักษณะ นี้ แม้พระอริยเจ้าทั้งหลายในสมัยครั้งพุทธกาลก็ไม่มีประวัติ ว่ามีปัญญาได้เกิดจากจิตมีความสงบในสมาธินี้เช่นกัน

ขอผู้ปฏิบัติทั้งหลายจงอ่านประวัติของพระอริยเจ้าให้ เข้าใจ แล้วท่านจะเข้าใจได้ดี ประวัติของพระอริยเจ้านี้มีอยู่ ในพระสูตรนี้ทั้งหมด จะเป็นพระ สามเณร ภิกษุณี และ ฆราวาส ก่อนท่านเหล่านั้นจะได้บรรลุธรรมเป็นพระอริยเจ้า ท่านเหล่านั้นเริ่มต้นการปฏิบัติจากปัญญาความเห็นชอบก่อน มิใช่หรือ

ในมรรค ๘ พระพุทธเจ้าได้เรียบเรียงในขั้นตอนไว้ แล้วเป็นอย่างดี ในตำราที่อธิบายว่า สิกขาสาม เรียกว่า ศีล สมาธิ ปัญญา นั้น เป็นเพียงจัดให้การศึกษาพูดให้คล้องจอง กันเท่านั้น ถ้าจะเอามาปฏิบัติต้องให้เป็นไปตามหลักเดิมที่

พระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้แล้ว นั้นคือหลักของปัญญาต้องมาก่อน ถ้าจะจัดให้เป็นหมวดหมู่เรียงตามลำดับของมรรค ๔ แล้ว จะออกมาเป็น ปัญญา ศีล สมาธิ นี้คือหลักเดิมที่ พระพุทธเจ้าได้ตรัสเอาไว้ ถ้าไม่ปฏิบัติตามแนวทางของ พระพุทธเจ้า ก็จะไม่เข้าสู่กระแสธรรมเป็นพระอริยเจ้าได้ เลย เพราะศีล สมาธิ เป็นหลักปริยัติ จำเป็นต้องใช้ปัญญา มาศึกษาในหมวดศีล มีปัญญามาศึกษาในหมวดของสมาธิ ให้เข้าใจ และก็มีปัญญาในการรักษาศีล มีปัญญารอบรู้ ในวิธีการทำสมาธิ

นี้เป็นเพียงลำดับการปฏิบัติของพระพุทธเจ้าและ พระอริยเจ้าในสมัยครั้งพุทธกาลให้รับรู้เอาไว้เท่านั้น ถ้า ผู้ใดได้ศึกษาประวัติของพระพุทธเจ้าและพระอริยเจ้ามาดีมี เหตุผลจะมีความเข้าใจในเหตุผลนี้ จะยอมรับความจริงนี้ได้

เมื่อพระองค์ทรงได้อุบายจากถาดทองคำลอยทวน กระแสน้ำนี้เอง จึงทำให้พระองค์ทรงน้อมเข้ามาสู่พระทัย ทรง คิดพิจารณาด้วยพระปัญญาในสัจธรรมใด มีความเข้าใจใน หลักความเป็นจริงทั้งหมด กระแสของกิเลสตัณหาพาให้ใจ ลอยไปตามกระแสโลกได้ พระองค์ทรงมีพระสติปัญญา ฝึกพระทัยให้ทวนกระแสโลกได้เช่นกัน



พระองค์ทรงมีพระปัญญาทรงทราบได้ว่า พระทัย มีความยินดีผูกพันห่วงใยในสิ่งใด ก็จะทรงกลับมาเกิด ตายอยู่ในที่แห่งนั้น พระองค์ทรงมีพระปัญญาเห็นในเหตุ คือตัณหาความอยาก ว่าเป็นเหตุเป็นปัจจัยทำให้ได้มาเกิด ได้ พระองค์ก็ทรงใช้พระปัญญาพิจารณาผลที่เป็นทุกข์ โทษ ภัย ให้พระทัยได้รับรู้ในเหตุคือความอยากนี้ ได้อย่างชัดเจน นี้เองจึงเรียกว่า สัมมาทิฏฐิ ความเห็นชอบ เป็นสัมมาสังกัปโป ความดำริพิจารณาด้วยปัญญาที่ถูกต้อง ชอบธรรม

คำว่า รู้ ตื่น เบิกบาน ตามคำบาลีว่า พุทโธ จึง ทรงเริ่มเกิดขึ้นแล้วแก่พระองค์ ถึงจะไม่มีความสมบูรณ์ อย่างเต็มที่ ก็ถือได้ว่าพระองค์ทรงมีพระปัญญารู้เห็นใน ทุกข์และเหตุให้เกิดทุกข์ได้แล้ว จึงนับได้ว่าพระองค์ทรง มีพระปัญญาค้นพบในหลักความเป็นจริงด้วยพระปัญญาของพระองค์เอง ไม่มีใครเป็นครูเป็นอาจารย์มาอบรมสั่งสอน วิธีการปฏิบัติที่จะให้ถึงซึ่งความสงบแห่งทุกข์

พระองค์ทรงมีพระปัญญาทรงทราบอย่างชัดเจนได้ เอง ญาณทัสนะ มีพระญาณหยั่งรู้ในทุกข์และเหตุให้เกิด ทุกข์โดยประการทั้งปวง พระองค์ทรงมั่นพระทัยในอุบาย การปฏิบัติว่ามีความถูกต้อง เป็นแนวทางที่จะได้ตรัสรู้เป็น พระพุทธเจ้าอย่างแน่นอน และมีพระญาณอย่างอื่นเกิดขึ้น เรียกว่า มัคคามัคคญาณ มีพระปัญญาญาณเกิดขึ้น มีพระปัญญารอบรู้ในสัพพสังขารทั้งหลาย ที่เป็นไปใน อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา อย่างไร พระองค์มีพระญาณหยั่งรู้ ทั้งหมด

สัพเพสังขารา อะนิจจาติ ยะทา ปัญญายะ ปัสสะติ อะถะนิพพินทะติ ทุกเข เอสะ มัคโค วิสุทธิยา พระองค์มี พระปัญญาญาณหยั่งรู้ในสรรพสังขารทั้งหลายว่าเป็นของ ไม่เที่ยง มีการเปลี่ยนแปลงไปตามเหตุปัจจัยในตัวมันเอง มีพระญาณหยั่งรู้ได้อย่างชัดเจนแจ่มแจ้ง ทรงรู้จริงเห็นจริง ในสรรพสังขารทั้งหลายเหล่านั้นว่า เมื่อเข้าไปยึดมั่นถือมั่น ว่าเป็นเราและของของเราเมื่อไร ในเมื่อสิ่งนั้นมีการเปลี่ยน แปลงไปก็เป็นทุกข์ เมื่อมารู้เห็นตามความเป็นจริงด้วย พระปัญญาญาณอย่างนี้ ความยึดมั่นถือมั่นที่เคยทรงมีอยู่ ภายในพระทัยก็ผ่อนคลาย ไม่ยึดมั่นถือมั่นอีกต่อไป ความรู้เห็นตามความเป็นจริงด้วยพระปัญญาอย่างนี้ จึงเรียกเป็นคำบาลีว่า พุทโธ รู้ ตื่น เบิกบาน

ตื่นจากความเห็นผิด ความเข้าใจผิดและหลงผิดให้ หมดไปจากใจ จึงเรียกว่าพุทโธ คือตื่นจากความหลง จึง เกิดนิพพิทาเบื่อหน่ายในสัพพสังขารทั้งหลาย จึงได้ปล่อย วางละถอนให้หมดไปจากใจ จึงเรียกว่าพุทโธ ความ เบิกบานใจ ไม่มีสิ่งใดให้เกิดความเห็นผิดว่าสิ่งนั้นสิ่งนี้ เที่ยงต่อไป ใจก็มีความบริสุทธิ์ไม่มีกิเลสตัณหาเป็น เครื่องเศร้าหมองภายในใจแต่อย่างใด เพราะได้ปล่อยวาง สัมภาระที่หนักหน่วงให้หมดไปจากใจได้แล้ว

สัพเพ สังขารา ทุกขาติ ยะทา ปัญญายะ ปัสสติ อะถะ นิพพินทะติ ทุกเข เอสะ มัคโค วิสุทธิยา เมื่อใดมี ปัญญารอบรู้ในทุกข์ มีปัญญารอบรู้ในเหตุให้เกิดทุกข์และ มีปัญญารอบรู้ในวิธีดับเหตุให้เกิดทุกข์ได้ ชื่อว่าผู้นั้นจะทำ ให้จิตมีความบริสุทธิ์ได้ เป็นผู้ใกล้จะถึงแห่งมรรค ผลนิพพาน สัพพสังขารที่เป็นทุกข์และเป็นเหตุให้เกิดทุกข์ อย่างไร มีปัญญารอบรู้อย่างทั่วถึงได้โดยประการทั้งปวง นั้น คือกามตัณหา ภวตัณหา วิภวตัณหา เป็นต้นเหตุที่สำคัญ

กามตัณหา ความอยากในกามคุณ ที่จะให้เกิดเป็น ความรักใคร่ชอบใจในรูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ จึง ทำให้เกิดเป็นอารมณ์แห่งความรัก มีความต้องการอยาก จะสัมผัสในรูป เสียง กลิ่น รส นั้นอยู่ตลอดเวลา มีการแสวง หาดิ้นรนเพื่อจะได้มาเสพให้สมใจ ในความอยากของใจไม่มี การอิ่มพอ แม่น้ำมหาสมุทรสุดสาครไม่อิ่มด้วยน้ำฉันใด ใจ ก็ไม่มีความอิ่มพอในกามคุณก็ฉันนั้น ทั้งเคยเกิดเป็นภพชาติ

ต่างๆ ในอดีตผ่านมาแล้ว เกิดมาในชาติใดก็เคยเสพกามคุณ อยู่ในชาตินั้น จะเป็นสัตว์ทุกประเภท มนุษย์ทุกชาติทุกภาษา มีการผ่านกามคุณมาแล้วทั้งนั้น แม้เกิดมาในชาติปัจจุบันนี้อีก ความอยากความต้องการในกามคุณก็มีสูงเท่าๆกันกับชาติที่ผ่าน มาแล้ว เมื่อยังไม่ได้แก้ไขตัดกระแสความอยากให้หมดไปจาก ชาตินี้ ก็จะได้ไปเกิดในภพชาติหน้า ความต้องการในกามคุณ ก็จะมีความรุนแรงเหมือนชาติปัจจุบัน

ในเมื่อใดใจยังมีความอยากในกามคุณนี้อยู่ ใน เมื่อนั้นความทุกข์ก็จะมีอยู่ที่ใจตลอดไป ใจที่มีความอยาก ในกามคุณนี้ตั้งความหวังไว้สูงมาก มีการวางแผนเตรียม โครงการคาดหวังเอาไว้ว่า ต้องได้มาอย่างนั้นต้องมีความสุขเกิด ขึ้นเป็นอย่างนี้ จินตนาการเอาไว้อย่างสวยหรูทีเดียว คิดว่า ทุกอย่างจะต้องสมหวังตามที่คาดการณ์เอาไว้ หาเข้าใจไม่ว่า สิ่งที่เราตั้งความหวังเอาไว้นั้นเป็นสิ่งที่ไม่เที่ยง เมื่อสิ่งนั้นไม่เป็น ไปตามที่เราคาดการณ์เอาไว้ก็เกิดความผิดหวัง ทำให้เกิดความ ทุกข์ขึ้นที่ใจ ทำให้กินไม่ได้นอนไม่หลับ ที่เรียกว่าคนมีอารมณ์ เสีย จะอยู่ในที่ไหน ไปที่ใด หาความสุขใจไม่ได้เลย ปิยะโต ชายะเต โสโก ความโศกเศร้าเสียใจทุกข์ใจตรอมใจความอาลัย อาวรณ์คิดถึงในสิ่งที่ผิดหวัง จึงทำให้เกิดทนทุกข์ทรมาน ทางใจเป็นอย่างมากทีเดียว



ทุกคนต้องการความสุขทางใจ แต่สร้างเหตุผิดสูตร คิดว่าเป็นเหตุแห่งความสุข เมื่อผลออกมาเป็นทุกข์ก็มี ความเดือดร้อนใจ พยายามดิ้นรนแก้ไขแต่ก็เป็นไปตาม สูตรเดิม นี้เรียกว่าไม่มีปัญญารอบรู้ในเหตุให้เกิดทุกข์ ผลที่ออกมาก็เป็นทุกข์อยู่เรื่อยไปไม่มีที่สิ้นสุดลงได้ ทุกข์ มาแล้วในชาติอดีต กำลังทุกข์อยู่ในชาติปัจจุบัน และกำลัง ก่อเหตุสร้างเหตุให้เกิดทุกข์ในชาติหน้าต่อไป นั่นคือการยึดถือ ในเหตุที่เป็นทุกข์เดิมๆเอาไว้ คิดว่านี้คือตัวเราและคิดว่านี้ เป็นของของเรา หารู้ไม่ว่า การยึดมั่นถือมั่นในสิ่งใด สิ่งนั้น จะไม่เป็นทุกข์ไม่มีในโลก

การรู้ทุกข์และเหตุให้เกิดทุกข์ในลักษณะนี้เอง จึงเรียกว่า สัมมาทิฏฐิ ความเห็นชอบ การใช้ปัญญาพิจารณา ให้เป็นไปในทุกข์ และพิจารณาตามความเห็นชอบตาม ความเป็นจริงอยู่อย่างนี้ จึงเรียกว่า สัมมาสังกัปโป การดำริ พิจารณาอย่างถูกต้องชอบธรรม มีความรู้จริงเห็นจริงในทุกข์ และเหตุให้เกิดทุกข์อยู่อย่างนี้ จึงเรียกว่า ปัญญาเกิด มิใช่ว่าจะไปนึกคำบริกรรมทำสมาธิให้เกิดความสงบได้แล้ว ปัญญาก็จะพุ่งกระจายสว่างไสว เหมือนเปิดสวิตช์ไฟ ความ เข้าใจอย่างนี้จึงเป็นความเห็นผิดเป็นอย่างยิ่งทีเดียว

การชื่อมันถือมันในสิ่งใด สิ่งนั้นจะไม่เป็นทุกข ไม่มีในโลก

misos 018 Emp veletina



ฉะนั้น ขอให้ผู้ปฏิบัติได้เปลี่ยนความคิดความเห็นใน ลักษณะนี้เสียใหม่ ไม่เช่นนั้นจะเป็น มิจฉาทิฏฐิ ความเห็นผิดต่อไป เมื่อความเห็นผิดเกิดมีในใจอยู่อย่างนี้ ก็จะเกิดมิจฉา สังกับโป การใช้ปัญญาพิจารณาในสิ่งใดก็จะเป็นไปในทางที่ ผิดๆ แต่มาเข้าใจว่าตัวเองคิดถูกอย่างนี้ใช้ไม่ได้เลย ความเห็น ผิดความคิดผิดในหลักความเป็นจริงนี้เอง จะเป็นเหตุให้ การปฏิบัติไม่เป็นไปในมรรคผลนิพพานได้เลย เมื่อเรา ปฏิบัติเพื่อให้เป็นไปด้วยความถูกต้องตามแนวทางของ พระพุทธเจ้า เราก็ต้องศึกษาวิธีปฏิบัติของพระพุทธเจ้าให้ เข้าใจ เมื่อนำไปปฏิบัติก็จะเกิดผลเหมือนกันกับพระพุทธเจ้า อย่างถูกต้อง

พระพุทธเจ้าเหมือนกับหัวหน้าโค ที่จะพาฝูงโคคือ พวกเราทั้งหลายไปให้ถึงฝั่ง แต่ฝูงโคก็ไม่ไปตามหัวหน้าโค แหวกแนวลอยไปที่อื่น ก็จะเกิดหลงทาง จะไม่ข้ามให้ถึงฝั่ง แต่อย่างใด

ฉะนั้น ผู้ปฏิบัติต้องเปลี่ยนแนวความเห็นและเปลี่ยน ความคิดเสียใหม่ ยังไม่สายเกินไป พอที่จะแก้ไขได้ ไม่เช่นนั้น จะเสียโอกาสพลาดจากมรรคผลนิพพานไปอย่างน่าเสียดาย ทำให้เสียเวลาเพราะการปฏิบัติผิดคิดว่าตัวเองปฏิบัติถูกนั่นเอง ผู้ปฏิบัติไม่มีปัญญารอบรู้ โอกาสในการปฏิบัติผิดมีสูงมาก จึงยากที่จะถึงซึ่งมรรคผลนิพพานได้ในชาตินี้ ทั้งที่เรามี บารมีที่พร้อมแล้ว เมื่อปฏิบัติไม่เป็นตามแนวทาง ของพระพุทธเจ้า บารมีที่เต็มเปี่ยมอยู่แล้วก็ช่วยไม่ได้เลย

เมื่อครั้งพระองค์ทรงลอยถาดทองคำในแม่น้ำเนรัญชรา พระองค์ทรงใช้พระปัญญาคิดหาเหตุให้เกิดทุกข์ จึงรู้เห็นได้ ชัดว่านั่นคือกามตัณหาคือความอยาก การเกิดตายในภพน้อย ใหญ่มายาวนาน หรือจะเกิดตายต่อไปภพชาติหน้าก็เนื่องจาก ตัณหาความอยากนี้ทั้งนั้น เมื่อกำจัดตัณหาให้หมดไปจากใจ ได้เมื่อไร การเกิดตายก็สิ้นสุดลงทันที ไม่มีเชื้อให้สืบพันธุ์ที่จะ ให้เกิดอีกต่อไป

ภวตัณหา ความอยากในภพชาติที่ดี มีฐานะ ชาติ ตระกูลที่สูงส่ง มีสมบัติที่อำนวยให้มีความสุขมากมาย มีลาภ ยศ สรรเสริญ มีความสุขอยู่ในกามคุณทุกประการ นี้ก็เป็นเหตุเป็นปัจจัยให้เกิดความทุกข์ทางใจได้เป็น อย่างดี จะเกิดมีอัตตามานะ หลงตัวไปโดยไม่รู้ตัว ตัณหา คือความอยากก็จะเป็นมานะอัตตา เพิ่มความรุนแรงเป็น เงาตามตัวมากขึ้น ความอยากในภพชาติที่เราต้องการ มิใช่ว่าจะมีความสมหวังได้ทุกชาติเมื่อไร

เพราะมีเหตุคือตัณหาฝังอยู่ที่ใจอยู่แล้ว อยากใน สิ่งใดก็ทำไปตามความอยากของตัวเอง เมื่อทำกรรมที่ไม่ดี ผลที่ได้รับก็เกิดเป็นความทุกข์ทางใจขึ้นได้ แม้แต่อยาก ไปเกิดในสวรรค์พรหมโลกก็เพียงหลบทุกข์ไปได้ชั่วคราว เมื่อหมดบุญกุศลหรือฌานได้เสื่อมไป ก็ได้กลับมาเกิด ในโลกนี้อีก แล้วได้รับทุกข์ต่อไป

ในโลกนี้ไม่มีอะไรเกิด มีแต่ทุกข์เท่านั้นเกิดมิใช่หรือ ความทุกข์มีอยู่ที่ใจนื้อยู่แล้ว แต่ไม่มีปัญญารอบรู้ทุกข์ใน ตัวเอง เพราะทุกข์มีอยู่ที่ใจอย่างจำเจ จนใจมีความเคยชินกับ ทุกข์นี้มาแล้ว ถือว่าเป็นเรื่องธรรมดาไป ก็อยู่กันได้ เพราะมี กามคุณพอที่จะหลบทุกข์ได้ชั่วขณะหนึ่ง หารู้ไม่ว่า ตัวกามคุณ อยู่ในเครือข่ายเดียวกันกับตัณหา เมื่อกามคุณเกิดเป็นผิดก็ทำให้ผิดหวังน้ำตาพังไปตามๆ กัน

วิภวตัณหา คือไม่อยากในภพที่ไม่ดีและไม่ชอบใจ เช่นเห็นคนอื่นมีความขัดสนจนสมบัติ เป็นผู้ต้อยต่ำด้อย โอกาส เราก็ไม่อยากไปเกิดในชาตินั้นๆ หรือภพชาติของ หมู่สัตว์ดิรัจฉานเราก็ไม่อยากที่จะไปเกิดเช่นกัน ร่างกาย ไม่สมประกอบในลักษณะใด ก็ไม่อยากไปเกิดเป็นใน อาการอย่างนั้น ทุกคนไม่อยากเป็นไม่อยากได้ทั้งนั้น แต่ ก็ยังมีให้เราเห็นอยู่ทั่วไป ทำไมจึงเป็นอย่างนั้น ก็เพราะเป็น ผลกรรมที่ทำไว้ไม่ดี เป็นความอยากในตัณหาฝ่ายต่ำที่ทำมา แล้ว ถึงจะไม่ชอบใจก็ต้องได้รับ ทุกคนต้องการภพชาติที่ดี

แต่การกระทำ ชอบสร้างเหตุที่ไม่ดีให้แก่ตัวเอง จึงเป็น วิภวตัณหา ไม่ชอบใจในชาติที่เราเกิด

ภวตัณหา เป็นผลมาจากความอยากที่ดีมีการให้ทาน รักษาศีล เจริญเมตตาภาวนา วิภวตัณหา เป็นผลมาจากความ อยากฝ่ายต่ำที่ไม่ดี มีความประพฤติผิดศีลผิดธรรม

ฉะนั้น กามตัณหา ภวตัณหา และวิภวตัณหา จึง เป็นต้นเหตุที่สำคัญ ฝังอยู่ที่ใจตลอดเวลา พาให้ใจได้ไป เกิดในภพชาติน้อยใหญ่ไม่มีที่สิ้นสุด เมื่อพระองค์ทรง ค้นพบตัณหาที่พาให้เกิดเป็นภพชาติอย่างนี้ พระองค์ทรงใช้ พระปัญญาญาณตัดกระแสเหตุของตัณหานี้ให้หมดไปจาก พระทัยจนหมดสิ้น

สัพเพ ธัมมา อะนัตตาติ ยะทา ปัญญายะ ปัสสะติ อะถะ นิพพินทะติ ทุกเข เอสะ มัคโค วิสุทธิยา เมื่อมีปัญญา รู้จริงเห็นจริงในสรรพธรรมทั้งหลายว่าเป็น อนัตตา ใน เมื่อนั้นจิตจะมีความเบื่อหน่าย คลายจากความกำหนัดยินดี ไม่มีความยึดมั่นถือมั่นว่าเป็นอัตตาตัวเราและของของเรา อีกต่อไป

คำว่าธรรมที่เป็นอนัตตานี้ ท่านผู้อ่านต้องศึกษา ให้ดีมีเหตุผล ทำความเข้าใจให้ถูกต้องในความหมาย ให้ชัดเจน ไม่เช่นนั้นจะเข้าใจว่าเป็นนิพพานไป



คำว่า นิพพานเป็นอนัตตานั้น ในยุคนี้พูดกันจะไม่รู้ เรื่องกัน เหมือนกับตาบอดคลำช้าง ใครคลำถูกตรงไหนก็ว่า ช้างเป็นอย่างนั้น ถกเถียงกันไม่มีใครยอมใคร ถึงคนตาดีรู้เห็น ช้างทั้งตัวมาอธิบายให้บอดกลุ่มนั้นฟัง บอดก็ดันทุรังว่าตัวเอง พูดถูกอยู่นั่นเอง เมื่อบอดกลุ่มนั้นรักษาตาให้หายบอดเมื่อไร จะเห็นช้างตัวจริงว่าเป็นตัวอย่างไร นี้ฉันใด ที่ถกเถียงกันว่า นิพพานเป็นอนัตตา ก็ฉันนั้น ให้ผู้ที่พูดว่า นิพพานเป็นอนัตตา ได้บรรลุธรรมเป็นพระอรหันต์เมื่อไร คำว่านิพพานเป็นอนัตตา หรือไม่ใช่อนัตตาอย่างไรก็จะรู้เอง

ข้าพเจ้าจะให้ข้อคิดและเหตุผลในคำว่า อนัตตา
มีความหมายเป็นอย่างไร ให้ท่านได้ใช้วิจารณญาณเอง คำว่า
อนัตตา เป็นคำปฏิเสธออกมาจาก อัตตา ปฏิเสธในอัตตา
ว่าไม่ใช่ตัวตนได้เมื่อไรจึงชื่อว่า อนัตตา ฉะนั้น อัตตา
และอนัตตา อยู่ในขั้นการปฏิบัติอยู่ในรูปขันธ์และนามขันธ์
เท่านั้น เรียกว่าธรรมที่เป็นกลาง หรือเรียกว่า สภาวธรรม
ที่เป็นกลาง ไม่มีโทษภัยอะไร ที่เป็นโทษภัยได้นั้นเป็น
เรื่องของกิเลสตัณหาที่มาแอบแฝงอยู่ในรูปขันธ์และ
แอบแฝงอยู่ในนามขันธ์เท่านั้น

ฉะนั้นรูปขันธ์และนามขันธ์ไม่ใช่เป็นตัวกิเลส ตัณหาแต่อย่างใด เป็นสภาวธรรมที่เกิดขึ้นจากเหตุ ดังคำว่า เยธัมมา เหตุปปภวา เตสังเหตุงตถาคโต ธรรมทั้งหลายเกิดขึ้นจากเหตุ และดับไปเพราะเหตุ

คำว่าไม่เที่ยง หมายถึงรูปขันธ์นามขันธ์มีการ เปลี่ยนแปลงไป คำว่าทุกข์ก็หมายถึงใจที่มีอุปาทานที่ยึด กันอยู่ในรูปขันธ์และนามขันธ์ มีความหลงผิดว่ารูปขันธ์ นามขันธ์เป็นอัตตาตัวตน

ฉะนั้น รูปขันธ์นามขันธ์จึงเป็นอนัตตาอยู่ในตัวของมัน ถึงกาลเวลารูปตายเอาไปเผาเหลือแต่กระดูก จึงหมดจากสมมติในรูปอัตตาไป จึงเรียกในสมมติว่า อนัตตาก็เท่านั้น ในเมื่อจิตออกจากร่างกายไป นามขันธ์ทั้งสี่ คือ เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ ก็สลายตัวไป เพราะนามขันธ์เป็นเพียงอาการของจิตเท่านั้น จึงเรียกว่า อนัตตาในนามขันธ์ ก็เป็นในลักษณะนี้ อนัตตา เป็นเพียงสมมุติเรียกไปตามความหมดสภาพไปในรูปขันธ์และนามขันธ์เท่านั้น จะว่านิพพานเป็นอนัตตาก็ให้ว่ากันไป ถึงจะรู้อยู่เต็มใจพูดไปก็ไม่มีประโยชน์อะไร ให้เป็นปัจจัตตัง รู้เฉพาะตัวก็แล้วกัน

คำว่านิพพาน ต้องตีความหมายให้ชัดเจน มิใช่ว่า จะสมมติเปรียบเทียบกับธรรมหมวดนั้นหมวดนี้ **นิพพาน** หมายถึงอาสวะน้อยใหญ่ได้ดับสนิท ไม่มีเชื้อให้เกิดเป็น ภพชาติอีกต่อไป นิพพานไม่มีในสิ่งใดและไม่เป็นใน สิ่งใด นิพพานเป็นเพียงคำบาลีเรียกไปตามสมมติบัญญัติ เป็นชื่อแห่งความดับสนิทของอาสวะเท่านั้น

นิพพาน ไม่มีเหตุปัจจัยเชื่อมโยงกับหมวดธรรมอะไร
และไม่มีในสมมติอะไร เพราะได้หลุดพ้นไปแล้ว จะว่าวิมุติ
ก็เป็นชื่อแห่งความหลุดพ้นเท่านั้น ผู้อ่านทั้งหลาย เมื่อท่านได้
อ่านที่ใดในคำว่านิพพานเป็นอนัตตานี้ ท่านอย่าไปวิจัยวิจารณ์
ให้ปวดสมอง อ่านอย่างไรนิพพานก็ไม่เกิดขึ้นที่ใจท่านอยู่
นั่นเอง เมื่อท่านได้บรรลุธรรมเป็นพระอรหันต์แล้ว นิพพาน
เป็นอนัตตาหรือไม่อนัตตาท่านจะรู้เอง ในช่วงนี้อย่าไปวิจัย
วิจารณ์ให้เสียเวลา

ฉะนั้น การใช้ปัญญาพิจารณาให้รู้เห็นในอัตตา ตัวตนให้เป็นอนัตตานี้อยู่ เมื่อใจได้ยอมรับตามความเป็น จริงเมื่อไร เมื่อนั้นใจก็จะคลายออกจากความยึดมั่นถือมั่น ในอัตตาทันที เมื่อพระองค์ทรงใช้พระปัญญาพิจารณา รอบรู้ในอัตตาให้เป็นอนัตตาตามความเป็นจริงอยู่อย่างนี้ จึงเรียกว่าการเจริญในวิปัสสนา เมื่อมีความรู้เห็นแจ่มแจ้ง ชัดเจนละเอียดมากขึ้น จึงได้เรียกคำหนึ่งว่า วิปัสสนาญาณ หรือเรียกว่า ภาวนามยปัญญา ก็เป็นในลักษณะนี้



พระองค์ทรงผนวชมา ๔ ปีกว่า จึงได้ทรงค้นพบ แนวทางปฏิบัติที่ถูกต้องก็อยู่ในช่วงนี้นี่เอง ไม่มีใครเป็น ครูอาจารย์มาแนะนำสั่งสอนให้แก่พระองค์แต่อย่างใด พระองค์ทรงใช้พระสติปัญญาพิจารณาจนเกิดความรู้เห็น ตามความเป็นจริงด้วยพระองค์เอง ที่เรียกว่ามีปัญญาตรัสรู้ อริยสัจสี่ ก็เป็นในลักษณะนี้

การอ่านประวัติของพระพุทธเจ้าจากเริ่มต้นจนถึงวัน ตรัสรู้ ถ้าใช้ปัญญาพิจารณาให้มีเหตุผลที่ดี จะมีความเข้าใจ ได้อย่างชัดเจน ก่อนที่พระองค์จะได้ตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้า ในช่วงนี้มีความสำคัญมาก อยากให้ผู้ปฏิบัติทั้งหลายได้ ศึกษาให้เข้าใจ เพื่อจะได้เอาเป็นแบบอย่างตามแนวทาง การปฏิบัติของพระองค์อย่างถูกต้อง





เมื่อมล่องใจลองไม่ตาม สมมุติโลกอยู่ตรามใด ใจก็จะได้มาเว็งนเกิดเม็นภพชาติต่อไม่ ไม่มีที่สิ้นสุด

mitos 018 Eng Viletaila

## พุทโธตัวจริง มิใช่การนึกคำบริกรรม



พุทโธตัวจริงจะเกิดขึ้นได้เนื่องจากสติปัญญา
มีสัมมาทิฏฐิ ความเห็นชอบ เป็นศูนย์รวมให้เกิดเป็นสัมมา
ปฏิบัติ หมวดธรรมอื่นๆ ก็จะเป็นไปในความถูกต้องทั้งหมด
แม้องค์มรรคอีกเจ็ดข้อก็มารวมอยู่ในสัมมาทิฏฐิ ความเห็น
ชอบนี้ทั้งหมด สัมมาทิฏฐิ ความเห็นชอบนี้ได้ตัดขาดจาก
มิจฉาทิฏฐิความเห็นผิดให้หมดไปจากใจได้อย่างสิ้นเชิง ไม่มี
ความเห็นผิดในสิ่งใดๆ แฝงอยู่ที่ใจนี้เลย พุทโธเป็นอุบายวิธี
ปฏิบัติ มี ๒ วิธี

- ๑. เป็นอุบายในรูปแบบสมถะที่เรียกว่าทำสมาธิ ให้จิตมีความสงบตั้งมั่น ตามที่พวกเราทั้งหลายได้ปฏิบัติกันอยู่ ในขณะนี้
  - ๒. เป็นอุบายวิธีในการเจริญวิปัสสนา

จะได้อธิบายพุทโธในรูปแบบของสมถะก่อน พุทโธในวิปัสสนาจะได้อธิบายต่อกันไป เพื่อผู้ศึกษาจะไม่เกิดความ สับสน จะเข้าใจในวิธีการปฏิบัติได้เลยว่า พุทโธในวิธีทำสมาธิ ทำอย่างนี้ การเจริญวิปัสสนาเป็นอย่างนี้



จะได้อธิบายในข้อ ๑ คำว่าพุทโธในรูปแบบสมถะ
กรรมฐานที่พวกเราทั้งหลายได้ปฏิบัติกันอยู่ในที่ทั่วไป ที่จริง
แล้วการทำสมาธิให้จิตมีความสงบตั้งมั่นนั้น จะเอาอุบายใด
มานึกก็ได้ เพื่อให้สติระลึกรู้อยู่กับคำบริกรรมนั้นๆ ข้อ
สำคัญให้จิตมีความสงบตั้งมั่นได้ เพราะเป็นอุบายฝึกสติ
ความระลึกได้ สัมปชัญญะความรู้ตัวเท่านั้น จะให้เกิด
ความรู้แจ้งเห็นจริงมีความรอบรู้สัพพสังขารทั้งหลายไม่ได้
เลย เช่นนึกคำบริกรรมว่าพุทโธเป็นเพียงฝึกสติสัมปชัญญะให้
จิตมีความสงบตั้งมั่นได้เหมือนคำบริกรรมอื่นๆ

พุทโธ เป็นชื่อของผู้รู้ ผู้ตื่น ผู้เบิกบาน จะรู้ตื่น เบิกบานอย่างไรท่านจะได้เข้าใจในหนังสือเล่มนี้ ท่านจะได้รู้ ในความหมายได้อย่างถูกต้อง การนึกคำบริกรรมทำสมาธิ เป็นอุบายห้ามความคิด ดังบาลีว่า อตีตำนานฺวาคเมยฺย นปฺปฏก๋เข อนาคตำ ปจฺจุปฺปนฺนญฺจ โยธมฺมำ ตตฺถ ตตฺถ วิปสฺสติ อารมณ์ในอดีตที่ผ่านไปแล้ว อย่าได้คำนึงคิดถึง จะเป็นอารมณ์ที่ชอบใจหรือไม่ชอบใจ อย่าไปคิดปรุงแต่ง ในอารมณ์นั้นๆ อารมณ์ที่จะเป็นไปในอนาคตที่ได้ คาดการณ์เอาไว้อย่างไร ให้มีสติห้ามใจ อย่าไปคิดถึงใน สิ่งคาดหมายเอาไว้ ให้มีสติระลึกรู้อยู่ในอารมณ์ปัจจุบัน ในขณะหายใจเข้าให้มีสติระลึกรู้อยู่ว่าหายใจเข้า ในขณะ

หายใจออกให้มีสติระลึกรู้อยู่ว่าหายใจออก หรือจะเสริม คำบริกรรมว่า พุทโธ เข้าไปอีกก็ได้ เช่นหายใจเข้านึกว่า พุท หายใจออกนึกว่าโธ ให้นึกอยู่อย่างนี้ต่อเนื่องกันอยู่เสมอ

ในขณะนึกคำบริกรรมทำสมาธิให้มีสติกำหนด ทำใจเอาไว้ว่า เราไม่มีภาระความผูกพันในสิ่งใดๆ ทำตัว เหมือนเราอยู่คนเดียวโดดเดี่ยวในปัจจุบัน ทำใจไม่ให้ อยากรู้อยากเห็นในสิ่งใดๆ ให้หายใจเข้าหายใจออกตาม ปกติ อย่าเพ่งสติบีบบังคับใจตัวเอง ถ้าเพ่งสติบีบบังคับใจ มากไปจะเกิดความกดดัน จะทำให้ใจมีความแปรปรวนเกิด ขึ้นได้ แล้วส่งผลออกมาทางกายเป็นในลักษณะตึงเครียด ปวดมืนศีรษะขึ้นมาได้ หรือแน่นหน้าอกทำให้ร่างกาย ผิดปกติไป ไม่เช่นนั้นก็จะเกิดสังขารหลอกใจเป็นนิมิต รู้นั่นเห็นนี่ขึ้นมา การภาวนาจะเสียหลัก ใจจะหักเหไปตาม ในสิ่งที่เกิดขึ้นทันที

การใช้คำบริกรรมทำสมาธินี้ ได้อธิบายในหนังสือ สัมมาทีฏฐิเล่ม ๒-๓ ไว้แล้ว อุบายการทำสมาธิที่ถูกและ ทำสมาธิผิดเป็นอย่างไรให้ท่านได้ศึกษาให้เข้าใจ แล้วนำไป ปฏิบัติให้ถูกกับจริตนิสัยของตัวเอง จำเป็นที่สุด ผู้ทำสมาธิ ต้องรู้จักนิสัยตัวเองว่าเป็นนิสัยอะไร เพื่อจะได้ทำสมาธิให้ถูก กับนิสัยตัวเราได้ เช่นผู้มีนิสัยปัญญาวิมุติ ทำสมาธิได้เพียง ตั้งใจมั่นเท่านั้น จะทำสมาธิให้ลึกลงไปในความสงบทำได้

ยากมากหรือทำไม่ได้เลย ผู้มีนิสัยปัญญาวิมุตินี้จะทำได้ เพียงสมาธิตั้งใจมั่นได้เท่านั้น จากนั้นก็อยากจะคิดใน เรื่องนั้นเรื่องนี้ ถ้าไม่มีอุบายธรรมให้คิด ก็จะคิดไปตาม กระแสโลก ที่เรียกว่า จิตฟุ้งช่าน ก็เป็นลักษณะนี้ จะเกิด ความหงุดหงิดรำคาญทำสมาธิต่อไปอีกไม่ได้เลย ตัวเอง มีความต้องการทำสมาธิความสงบ เมื่อทำสมาธิสงบไม่ได้ ก็เกิดการท้อถอยถอดใจ นี้คือผู้ทำสมาธิไม่รู้จักนิสัยตัวเอง จึงเสียเวลา ไม่ได้รับประโยชน์อะไร ตัวเองเป็นนิสัยปัญญา วิมุติ เมื่อสมาธิเพียงตั้งใจมั่นได้เท่านี้ก็พอแล้ว เมื่ออยากจะคิด ก็ให้น้อมใจไปทางปัญญาในทางธรรมได้เลย แต่ปัญญานั้น ต้องเตรียมการคิดล่วงหน้าเอาไว้ เมื่อออกจากสมาธิตั้งใจมั่นมาก็น้อมไปทางปัญญาต่อเนื่องกันได้เลย การภาวนา ก็จะก้าวหน้าไปด้วยดี

ผู้มีนิสัยเจโตวิมุติ มีนิสัยไม่ชอบคิดในเรื่องอะไร จะมาฝึกใจให้คิดในเรื่อง อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ให้เป็น ไปในความจริงอย่างไรก็พิจารณาไม่ได้ เพราะนิสัยเป็น เจโตวิมุติ อยากทำสมาธิให้มีความสงบต่อไป เมื่อจิตได้ถอน ออกจากความสงบมาแล้ว ก็มาอยู่ในอุเบกขา ความวางเฉย ไม่อยากคิดพิจารณาในทางปัญญาเลย เพราะกลัวเกิดความ ฟุ้งซ่าน อีกไม่นานความสงบของสมาธิก็เสื่อมไป แล้ว ทำสมาธิความสงบใหม่ วนเวียนอยู่อย่างนี้ การภาวนาก็ไม่

ก้าวหน้าไปถึงไหนเลย เหมือนคนตาบอดพายเรืออยู่ในสระ จะวนเวียนไปมาอยู่ในที่แห่งเดียวทั้งที่มีทางออกเปิดกว้างอยู่ แล้วก็ไม่เห็น นี้ฉันใด ผู้ไม่มีปัญญารอบรู้ในวิธีทำสมาธิก็เป็น ฉันนั้น ในที่สุดก็เป็นโมหสมาธิ หลงความสุขใจที่เกิดจากสมาธิ ความสงบต่อไป

ในสมัยครั้งพุทธกาล ผู้มีนิสัยปัญญาวิมุติมีจำนวน มาก แม้ในยุคนี้ผู้มีนิสัยปัญญาวิมุติก็มีจำนวนมากเช่นกัน ผู้มีนิสัยปัญญาวิมุตินี้เป็นนิสัยชอบสังเกต ชอบคิด ชอบวิจัย วิจารณ์ในเรื่องต่างๆ ไปตามกระแสโลก ถ้าได้มาปฏิบัติ ในทางธรรมและรู้วิธีในการคิดในทางธรรมและปฏิบัติที่ ถูกต้อง การปฏิบัติก็จะมีความก้าวหน้าไปด้วยดี ถ้าบารมี พร้อมแล้วจะได้บรรลุธรรมในชาตินี้ได้เลย

ผู้ปฏิบัติทั้งหลายถ้ารู้ว่าเราเป็นนิสัยปัญญาวิมุติ ให้เราฝึกคิดพิจารณาในทางธรรมตามความเป็นจริง ลงสู่ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ให้มากที่สุด หากเหนื่อยใน การคิดก็ให้หยุดพักทำสมาธิตั้งใจมั่นเอาไว้ เมื่อมีกำลัง ใจอยากจะคิดก็ไปคิดพิจารณาต่อกันไปได้เลย การปฏิบัติ ก็จะรุดหน้าไปด้วยดี เพราะรู้จักทำสมาธิที่มีความเหมาะสม แก่ตัวเอง สติปัญญาเราก็ได้เตรียมพร้อมอยู่แล้ว เรียกว่า เป็นผู้มีสติ สมาธิ ปัญญา ที่มีความสมดุลกัน



พุทโธตัวจริงจะเกิดชิ้นได้ เนื่องจากสติฆ์ญญา มีสัมมาทิฏฐิ ความเห็นชอม เป็นฝุนจัรวมให้เกิดเป็นสัมมาฆิฆัติ

भारता कार्यान पर्वातिक

## การฟึกปัญญา ต้องวางทิศทางไว้ล่วงหน้า



จากนี้ไปเราต้องฝึกคิดพิจารณาด้วยปัญญาในทาง ธรรมให้ถูกต้องตามความจริงไว้ให้ดี อย่ากลัวความฟุ้งซ่าน ถ้าใช้ปัญญาพิจารณาในทางธรรมอยู่ ความฟุ้งซ่านก็จะไม่เกิด ขึ้น จะเป็นปัญญาล้วนๆ ไม่มีฟุ้งซ่านแต่อย่างใด **ถ้ามีเรื่องอดีต ที่จะต้องคิดก็พิจารณาลงสู่ไตรลักษณ์ทั้งหมด** เรื่องใดควรคิดลงสู่ทุกขัง เรื่องใดควรคิดลงสู่อนัจจัง เรื่องใดควรคิดลงสู่ทุกขัง เรื่องใดควรคิดลงสู่อนัตตา นี้เป็นวิธีฝึกปัญญาให้เกิดขึ้นแก่ตัวเอง

แม้แต่เรื่องของความสุขในทางโลก ก็ให้คิด พิจารณาว่าเป็นสิ่งที่จะให้เป็นเหตุให้เกิดทุกข์ทั้งนั้น การ พิจารณาเรื่องอนัตตา ต้องเข้าใจในคำว่าอัตตาให้ดี แยก เป็นธาตุสี่ คือ ธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุลม ธาตุไฟ ให้ทำ ความเข้าใจว่าเป็นเพียงธาตุอาศัยในชั่วชีวิตหนึ่งเท่านั้น คิดพิจารณาแยกแยะออกเป็นชิ้นเป็นส่วน จนรู้ชัดเห็นชัด ได้ด้วยปัญญาเราเองว่า ไม่มีธาตุสี่เป็นตัวตนแต่อย่างใด

ทุกอย่างเป็นเพียงสมมติว่าตนเท่านั้น นี้เป็นการคิด พิจารณาเพื่อทำลายความยึดมั่นถือมั่นให้หมดไปจากใจ ส่วนปลีกย่อยเช่น ผม ขน เล็บ ฟัน หนัง เนื้อ เอ็น กระดูก เยื่อในกระดูก ม้าม หัวใจ ตับ ปอด ไส้ใหญ่ ไส้เล็ก อาหาร ใหม่ อาหารเก่า เอามาพิจารณาลงสู่ธาตุดินทั้งหมด แม้แต่ วัตถุสมบัติที่มีอยู่ก็ให้พิจารณาลงสู่ธาตุดินเช่นกัน ทุกอย่างเป็น เพียงปัจจัยที่อาศัยในขณะที่เรามีชีวิตอยู่เท่านั้น

คำว่าอัตตาตัวตนมี ๒ อย่าง

๑. รูปอัตตา คือธาตุสี่ดังได้อธิบายมาแล้ว

๒. นามอัตตา คือเวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ ก็ให้พิจารณาลงสู่ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา การคิด พิจารณาให้เป็นปัญญาของตัวเอง จึงจะเกิดความแยบคาย ได้ ถ้าคิดไปตามตำราถึงจะคิดพิจารณาได้อย่างถูกต้อง ก็เป็นเพียงถูกต้องไปตามตำราเท่านั้น จะไม่เกิดความ แยบคายหายสงสัยภายในใจได้เลย การคิดพิจารณาใน เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ ต้องพิจารณาให้ถูกกับ ความหมาย ว่ามีเหตุปัจจัยเชื่อมโยงกันอย่างไร ตนใน รูป ตนในนาม มีความเชื่อมโยงเป็นเหตุให้เกิดความ สัมพันธ์กันอย่างไร ให้เราใช้ความสามารถด้วยสติปัญญาเป็น ของตัวเอง ไม่จำเป็นต้องให้ถูกต้องไปตามตำราทุกประโยคไป

ไม่เช่นนั้นจะกลายเป็นปัญญาในสัญญาความจำมา ไปเสีย ทั้งหมด จะไม่เป็นปัญญาที่เป็นของตัวเองแต่อย่างใด คำว่า ตนแลเป็นที่พึ่งของตน ต้องพึ่งสติปัญญาและความสามารถของ ตัวเองได้

ผู้มีนิสัยปัญญาวิมุติและเจโตวิมุติทำสมาธิได้ต่างกัน ผู้มีนิสัยปัญญาวิมุติ เมื่อนึกคำบริกรรมทำสมาธิเป็นได้เพียง สมาธิความตั้งใจมั่นเท่านั้น จะต่อลงไปเป็นอัปปนาสมาธิ รูปฌาน อรูปฌาน ไม่ได้เลย เพราะมีนิสัยชอบคิด จะอยู่ นิ่งเฉยให้เหมือนกับผู้มีนิสัยเจโตวิมุติไม่ได้ การทำสมาธิ ให้จิตมีความตั้งมั่นได้เพียงเท่านี้ก็เป็นความพอดีกับผู้มีนิสัย ปัญญาวิมุติ ในขณะนั้นก็มีกำลังใจอยากจะคิดขึ้นมา แล้วน้อม ไปในทางการเจริญวิปัสสนาได้เลย

ตัวเองมีนิสัยปัญญาวิมุติ แต่ไปทำสมาธิเพื่อให้เกิด ความสงบ นี้เรียกว่า ทำสมาธิไม่รู้จักนิสัยของตัวเอง เป็นความ โง่เขลาไม่มีความฉลาดในการทำสมาธิแต่อย่างใด คนอื่นเขา ทำสมาธิความสงบได้ก็เพราะเขามีนิสัยเจโตวิมุติ เรามีนิสัย ปัญญาวิมุติ ทำสมาธิมีความตั้งใจมั่นได้เท่านี้ก็พอ เมื่อ ใจเราอยากจะคิดในเรื่องอะไร ให้เอาเรื่องนั้นมาเป็นอุบาย ในการใช้กับปัญญา พิจารณาให้เป็นไปในอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา การฝึกคิดพิจารณาอยู่อย่างนี้บ่อยๆ จะเกิดความเคย

ชินในการใช้ปัญญา ไม่ต้องไปวิตกกังวลว่าจะเกิดความฟุ้งซ่าน อีกต่อไป นี้เรียกว่า ผู้ทำสมาธิมีความฉลาดรอบรู้เฉพาะตัว ตัวเองพึ่งตัวเองได้

ผู้มีนิสัยเจโตวิมุติปฏิบัติดังนี้ ในขณะจิตจะเริ่ม ถอนออกจากความสงบนี้ตั้งสติให้ดี มีความระวังอย่าให้จิต ถอนออกจากความสงบทั้งหมด กำหนดสติทำความรู้สึกใน สมาธิตั้งใจมั่น จากนั้นให้น้อมไปพิจารณาทางปัญญาได้เลย ปัญญาที่จะนำมาคิดพิจารณานี้มีความสำคัญมากถ้าไม่เตรียมการฝึกปัญญาเอาไว้จะมีปัญหา จะเอาปัญญามาคิดเชื่อมโยงต่อสมาธิไม่ได้เลย อยากจะอยู่เฉยๆ นิ่งๆ ไม่อยากจะคิดพิจารณาในเรื่องอะไร ถ้าได้ศึกษาในตำรามาแล้ว หรือได้ฟังธรรมจากครูอาจารย์มา ธรรมะหมวดนั้นก็รู้ ธรรมะหมวดนี้ก็รู้ เพราะความรู้แล้วนี้เองจึงไม่อยากใช้ปัญญาพิจารณาในสัจธรรมแต่อย่างใด จึงเรียกว่าเอาความรู้มาปิดปัญญาโดยไม่รู้ตัว คำว่ารู้แล้วนี้เองปัญญาจึงได้ปิดฉากลง

ฉะนั้นขอให้ผู้ปฏิบัติทั้งหลายได้ฝึกคิดพิจารณาในทาง ธรรมเอาไว้ เมื่อออกจากสมาธิมา เราก็จะได้คิดพิจารณาใน ทางธรรมต่อกันไปได้เลย **การฝึกคิดพิจารณาในทางธรรม** ให้คิดอยู่ในหลักความเป็นจริง สิ่งใดก็ตามให้พิจารณาลง สู่ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา อยู่เสมอ จะอยู่ในที่ไหน ไปใน ที่ใด ทำอะไรอยู่ เห็นอะไรบ้าง ให้เอาสิ่งนั้นมาเป็นอุบาย ในการฝึกปัญญา การฝึกปัญญานี้ให้ฝึกคิดพิจารณาตาม ปกติธรรมดา ไม่ต้องอ้างกาลเวลาว่าต้องทำสมาธิให้จิตมี ความสงบเสียก่อน เพราะการฝึกปัญญาฝึกในที่ไหนก็ได้ เหมือนการฝึกกีฬาชกมวย เขาจะฝึกชกนอกเวทีก่อนมิใช่ หรือ เมื่อมีความชำนาญในการฝึกซ้อมดีแล้ว จึงขึ้น ชกบนเวทีจริงในภายหลัง แม้กีฬาทุกประเภทก็ต้องมีการ ฝึกล่วงหน้าก่อนทั้งนั้น นี้ฉันใด การฝึกปัญญาก็ฉันนั้น

ในโลกนี้ทุกกระเบียดนิ้วนำมาใช้เป็นอุบายในการ ฝึกปัญญาได้ทั้งนั้น เราได้เห็นคนแก่ คนเจ็บป่วย และ คนตาย นำมาเป็นอุบายในการฝึกปัญญา คิดพิจารณา ตามความเป็นจริงตามกฎธรรมชาติได้ทั้งหมด แม้แต่ สัตว์ดิรัจฉานทุกประเภท มีการเกิดขึ้นแล้ว ต้องแก่เจ็บตาย ด้วยกันทั้งสิ้น แล้วโอปนยิโก น้อมเอาธาตุสี่ของสัตว์ทั้งหลาย เหล่านั้นมาเทียบกับธาตุสี่ของเรา พิจารณาให้เป็นไปใน ลักษณะเดียวกัน สัตว์ทั้งหลายมีการเกิดแก่เจ็บตายอย่างไร มีความเน่าเปื่อยสกปรกโสโครกอย่างไร ก็น้อมเข้ามาหา ตัวเอง ให้พิจารณาตามความเป็นจริงว่า เราก็จะเป็นเหมือน สัตว์ทั้งหลายเหล่านั้น แม้แต่เห็นต้นไม้ใบหญ้าที่มีการ เปลี่ยนแปลงเป็นอนิจจัง ความไม่เที่ยงอย่างไร ก็ให้น้อมเข้า

มาหาตัวเองว่า ธาตุสี่เราก็มีการเปลี่ยนแปลง เหมือนต้นไม้ ใบหญ้านี้เช่นกัน

การฝึกคิดพิจารณาในลักษณะอย่างนี้ อย่าหวัง ผลอะไรตอบแทน ว่าต้องละกิเลสอย่างนั้นละตัณหาอย่างนี้ มี การปล่อยวางละถอนความยึดมั่นถือมั่นอะไรเลย เพราะ**ขณะนี้** อยู่ในช่วงฝึกปัญญาพิจาณาให้ถูกต้องตามหลักความเป็น จริงเท่านั้น เหมือนการฝึกงานในทางโลก อย่าไปหวัง ผลตอบแทนอะไร เป็นเพียงเราฝึกงานเพื่อประสบการณ์ ให้เกิดความชำนาญเท่านั้น นี้ฉันใด การฝึกปัญญาให้มี ความชำนาญก็ฉันนั้น ปัญญาที่เราฝึกไว้ดีแล้วนี้เอง จึงเป็น สิ่งสำคัญยิ่ง เมื่อเราทำสมาธิให้จิตมีความตั้งมั่นแล้ว เราจะน้อมไปพิจารณาในทางปัญญาที่เราได้ฝึกไว้แล้ว เป็นอย่างดี ยิ่งปฏิบัติในลักษณะนี้ให้มีความต่อเนื่อง กันอยู่บ่อยๆ ใจก็จะค่อยรู้เห็นตามความเป็นจริงในสัจธรรม ชัดเจนมากขึ้น นี้เองจึงเรียกว่า ปัญญาเกิด คือเกิดความ เข้าใจ เกิดความเห็นชอบที่ถูกต้องตามหลักความเป็นจริง

มิใช่ว่าทำสมาธิจิตมีความสงบแล้วปัญญาจะเกิดขึ้น เหมือนเปิดสวิตช์ไฟฟ้า หรือเหมือนจุดไฟดอกแตกกระจาย สว่างไสว ผู้ที่มีความเข้าใจในลักษณะนี้ ชื่อว่ามีความเห็นผิด เป็นอย่างมากทีเดียว ในสมัยครั้งพุทธกาลไม่มีพระอริยเจ้า



องค์ใดมีปัญญาเกิดขึ้นในลักษณะอย่างนี้เลย ประวัติของ พระพุทธเจ้าและประวัติของพระอริยเจ้าทั้งหลายมีมากมายใน พระสูตร จะเป็นพระหรือฆราวาส ท่านเหล่านั้นเริ่มต้นด้วย การปฏิบัติอย่างไรควรได้ศึกษาดูบ้าง เพื่อจะได้นำมาเป็นแบบ อย่างในการปฏิบัติให้ถูกต้องต่อไป





การฝึกคิดพิจารณาในทางธรรม
ให้คิดอยู่ในหลักความเป็นจริง
สิ่งใดก็ตามให้พิจารณาลงสุ่
อนิจจัง ทุกชง อนัตตา อยู่เสมอ

misos ordenz veletina

## ธรรมะในตำรา เป็นชื่อของความจริง



ธรรมะในตำรามีความสำคัญยิ่ง จำเป็นต้องศึกษา ให้รู้และเข้าใจ เพื่อเป็นแนวทางคันหาธรรมะตัวจริงได้ อย่างถูกต้อง ที่เราต้องการอยากรู้อยากเห็นอยู่ที่ตรงไหน ต้อง อาศัยตำราเพื่อค้นหาธรรมะตัวจริงให้ได้ เหมือนกับแผนที่ ที่จะไปในจังหวัดต่างๆ หรือแผนที่โลกทุกประเทศ จะไปใน ที่ไหนต้องดูแผนที่ให้เข้าใจ ไม่เช่นนั้นจะหลงทางไปไม่ถึงใน จุดหมายตามที่เราต้องการแต่อย่างใด นี้ฉันใด ตำราเป็น แผนที่ธรรมที่พระพุทธเจ้าได้วางทิศทางไว้ดีแล้ว เป็นเส้นทาง ที่ตรงต่อมรรคผลนิพพาน ถ้าศึกษาไม่ดี ตีความหมายใน ธรรมไม่ถูกต้องตามความหมายของพระพุทธเจ้าแล้ว การ ปฏิบัติก็จะผิดทาง ไม่เป็นไปในมรรคผลนิพพาน ก็ฉันนั้น

วิธีปฏิบัติผิด และปฏิบัติถูก พระพุทธเจ้าได้ตรัส ไว้แล้วเป็นอย่างดีมีความชัดเจนมากทีเดียว ผู้ศึกษาและ ปฏิบัติธรรมต้องพิจารณาให้ดี ถ้าตีความหมายในธรรมไม่ถูก ก็จะเกิดความเห็นผิดไปได้ เมื่อนำไปสอนใครก็จะทำให้ ผู้ปฏิบัติเกิดความเห็นผิดเข้าใจผิดไป จะมีปัญหาเป็นอุปสรรค

การปฏิบัติไม่มีความก้าวหน้าแต่อย่างใด เมื่อปฏิบัติไปก็จะเกิด ความสับสนวกวนไปมา หาทางออกไม่ได้เลย

ฉะนั้นการศึกษาธรรมจึงมีความสำคัญเป็นอย่างมาก เมื่อรู้และเข้าใจในธรรมได้ดีแล้ว จำเป็นที่สุดคือเราต้องมา ศึกษาตัวเองว่า เรามีปัญหาอะไรที่จะต้องแก้ไข จะเอาหมวด ธรรมอะไรมาแก้ไขให้ปัญหาในตัวเราให้หมดไปได้ เหมือน กับหมอรักษาคนป่วย หมอต้องรู้จักยาที่ดี และรู้จักโรคของ คนป่วย ว่าจะรักษาด้วยยาตัวไหนโรคจึงจะหายไปได้ ต้อง เอายาประเภทนั้นมารักษาให้ต่อเนื่องกัน โรคนั้นก็จะ หายไป นี้ฉันใด ผู้ปฏิบัติต้องเลือกเอาหมวดธรรมนั้นๆ มา ปฏิบัติให้ถูกกับปัญหาภายในใจของตัวเองก็ฉันนั้น ปัญหาต่างๆ ที่มีความเรื้อรังมาก็จะคลี่คลายหายไปจากใจได้อย่างแน่นอน

กาย วาจา ใจ เป็นก้อนธรรมอยู่แล้ว แม้ตำราที่เรา ศึกษาอยู่ก็เป็นเรื่องของตัวเรานี้ทั้งนั้น เช่น ความโลภ ความโกรธ ความหลง เรื่องกิเลสราคะตัณหา ทั้งหมดนี้มีอยู่ในตัว เรานี้ทั้งหมด นี้คือธรรมะตัวจริง ที่เขียนไว้ในตำราทั้งหมด เป็นเพียงชื่อของธรรมเท่านั้น **ถ้าไม่รู้ความผิดความชั่วร้าย ของตัวเองว่าเป็นอย่างไร ความรู้ในหมวดธรรมที่เรียนมา ก็จะแก้ปัญหาของตัวเองไม่ได้เลย หรือจะมานึกคำบริกรรมว่า พุทโธ ๆ เพื่อกำจัดให้กิเลสตัณหาน้อยใหญ่ได้หมดไปจากใจ** 

พทโธ

ก็เป็นไปไม่ได้

วิธีการนึกคำบริกรรมทำสมาธิให้จิตมีความสงบนี้
เป็นเพียงอุบายวิธีหลบปัญหาไปได้ชั่วคราวเท่านั้น เหมือน
หินทับหญ้าเอาไว้ หญ้าก็ไม่เกิด เมื่อเอาหินออกไป หญ้า
ก็จะเกิดขึ้นในที่นั้นๆ นี้ฉันใด ในเมื่อจิตมีความสงบใน
สมาธิอยู่นั้น กิเลสตัณหาน้อยใหญ่เหมือนไม่มีในใจ ในเมื่อ
จิตได้ถอนออกจากสมาธิความสงบแล้ว กิเลสตัณหาน้อยใหญ่
เกิดขึ้นที่ใจตามเดิม ก็ฉันนั้น



ด้าไม่รู้ความผิดความชั่วร้าง ชองตัวเองว่าเป็นอง่างไร ความรู้ในหมวดธรรมที่เริ่งนมา ก็จะแก้มัญหาตัวเองไม่ได้เอง

misos ordens villana

# สติปัญญาเป็นเหตุให้เกิดพุทโธ



สติปัญญามีความสำคัญเป็นอุบายวิธีที่จะให้เกิด เป็นพุทโธ จะเกิดอย่างไรนั้นท่านผู้อ่านจงศึกษาในหนังสือ เล่มนี้ให้ดี มีเหตุผลเป็นองค์ประกอบในการตัดสินใจ การปฏิบัติอย่างไรถูก เราก็จะได้รู้

ในครั้งที่ผ่านมาพวกเราพากันเข้าใจว่านึกคำบริกรรม ทำสมาธิ จิตมีความสงบแล้วปัญญาจะเกิดขึ้น นี้เป็นวิธีการ สอนและปฏิบัติกันอยู่ในยุคปัจจุบัน ฉะนั้นขอให้พากันศึกษา ประวัติของพวกดาบสฤๅษีดูบ้าง หรือศึกษาประวัติของ พระพุทธเจ้าเมื่อครั้งพระองค์ทรงทำสมาธิความสงบอยู่กับ ดาบสทั้งสอง ให้เข้าใจ ในยุคนั้นทำไมปัญญาจึงไม่เกิดขึ้นจาก ความสงบนั้นเล่า ดาบสทั้งสองก็ทำสมาธิมีความสงบอย่าง เต็มที่ พระพุทธองค์ก็ทรงทำสมาธิมีความสงบอย่างถึงที่สุด ทำไมปัญญาจึงไม่เกิดกับดาบสทั้งสอง ทำไมพระปัญญาจึงไม่ ทรงเกิดขึ้นแก่พระองค์

ในยุคนี้พากันทำสมาธิความสงบด้วยวิธีไหนปัญญาจึง เกิดขึ้นที่ใจได้ ในยุคนี้มีการสอนกันด้วยวิธีนี้มานาน มีใคร บ้างที่มีปัญญาได้เกิดขึ้นจากสมาธิความสงบได้ แล้วว่าเกิด อย่างไร อย่าเข้าใจลอยๆ ที่ขาดเหตุผลโดยไม่มีพยานบุคคล มาอ้างอิงได้ ฉะนั้นควรได้ศึกษาประวัติของพระอริยเจ้า ทั้งหลายในสมัยครั้งพุทธกาลดูบ้าง เรื่องของพระอริยเจ้า ทั้งหลายอยู่ในพระสูตรมีทั้งพระและฆราวาสมากมาย ก่อนท่าน เหล่านั้นจะได้บรรลุเป็นพระอริยเจ้า เริ่มต้นมีการปฏิบัติ อย่างไร เราจะได้เกิดความสำนึกขึ้นได้บ้าง

ในช่วงนั้นพระองค์ผนวชมาได้ ๕ ปีกว่า ทรงทำสมาธิ ความสงบมาตลอด พระปัญญาไม่ได้เกิดขึ้นเลย เมื่อพระองค์ ทรงรับข้าวมธุปายาสจากนางสุชาดา ฉันแล้วทรงเอาถาดทองคำ เสี่ยงทายในแม่น้ำเนรัญชรา เห็นถาดทองคำลอยทวนกระแส น้ำ พระองค์จึงทรงใช้ความคิดในทางปัญญาเป็นครั้งแรก ก็อยู่ ในที่แห่งนี้ พระองค์ทรงเอาถาดทองคำมาเป็นอุบายในการคิด พระองค์ทรงน้อมเอาถาดทองคำเข้ามาหาพระทัยพระองค์ว่า หากใจได้ทวนกระแสของกิเลสตัณหาไปได้ก็จะถึงที่สุด หลุดพ้นจากการเกิดแก่เจ็บตายนี้ไปได้ ถ้าใจลอยไปตาม กระแสโลกนี้อยู่ตราบใด ก็จะเกิดแก่เจ็บตายไม่มีที่สิ้นสุด ในช่วงนั้นพระองค์ไม่ได้ทรงทำสมาธิความสงบแต่ ลงได้ อย่างใด พระองค์ทรงใช้พระปัญญาพิจารณาในเหตุผลตาม ความเป็นจริง นั้นคือตัณหาคือความอยากเป็นเหตุให้เกิดทุกข์ เมื่อตัณหาความอยากมีในใจอยู่เมื่อไร ก็จะทำให้เกิดตายๆ ไม่มีที่สิ้นสุด

ความเห็นอย่างนี่เองจึงเรียกว่าปัญญาเกิดที่ถูกต้อง เป็น สายกลาง สัมมาทิฏฐิ ความเห็นชอบ สัมมาสังกัปโป การดำริ พิจารณามีความถูกต้องชอบธรรม ในลักษณะอย่างนี้เอง พุทโธ เริ่มเกิดขึ้นแล้วแก่พระองค์ คำว่าพุทโธมิใช่ว่าจะเกิด พรื่บพรั่บขึ้นทีเดียว สัมมาทิฏฐิ ความเห็นชอบรู้จริงเห็น จริงในสัจธรรมระดับไหน พุทโธ คือรู้ตื่นเบิกบานภาย ในใจก็มีความรู้สึกตัวอยู่ในขณะนั้น พระองค์ทรงค้นพบ แนวทางที่จะตรัสรู้ด้วยพระปัญญาพระองค์เอง ไม่มีใคร เป็นครูอาจารย์สอนสัจธรรมให้แก่พระองค์แต่อย่างใด จึง เรียกว่าทรงมีพระปัญญาตรัสรู้อริยสัจสี่แจ้งประจักษ์ด้วย พระองค์เอง จนถึงวันตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้า จึงเป็นพุทโธ **ได้เกิดขึ้นอย่างสมบูรณ์เต็มที่** การอธิบายในขั้นตอนเพียง เท่านี้ก็จะพอเข้าใจได้ว่า สติปัญญาเป็นต้นเหตุให้เกิดพุทโธ และมีขั้นตอนอื่นๆที่จะได้อธิบายต่อไป จะมีเหตุผลเป็น องค์ประกอบรองรับไว้อย่างชัดเจน เพื่อศึกษาและปฏิบัติตาม ให้มีความถูกต้องชอบธรรม จะหายสงสัยในอุบายการปฏิบัติ ไปได้

ธรรมะในตำราทั้งหลายเหมือนกับไม้ชุงทั้งท่อน ก่อน จะนำมาสร้างบ้านอาคารตู้เตียงอย่างไร ต้องเอาไม้ชุงนั้นมา แปรรูปตามขนาดที่ต้องการใช้กับงานนั้นๆ นี้ฉันใด **ธรรมะ** 

#### มีจำนวนมากต้องแยกออกมาปฏิบัติตามความเหมาะสม ของตัวเอง

เฉพาะคำว่าพุทโธต้องตีความหมายให้เข้าใจ มิใช่ว่ารู้ อะไรจะเป็นพุทโธไปเสียทั้งหมด คำว่ารู้ ตื่น เบิกบานในตำรา ทุกคนได้ศึกษามาแล้ว ในภาคปฏิบัติยังไม่ตรงต่อความหมาย คำว่ารู้มิใช่จะรู้ไปตามตำรา หรือรู้จากครูอาจารย์อธิบายให้ ฟังแต่อย่างใด เป็นความรู้ที่เกิดจากความเห็นชอบเป็น ปัญญาของตัวเองโดยเฉพาะ ดังได้ยกตัวอย่างของ พระพุทธเจ้ามาเป็นพยานบุคคล เป็นหลักฐานที่เชื่อถือได้ อย่างชัดเจน หรือพระอริยสาวกทั้งหลาย จะเป็นผู้รู้ ผู้ตื่น ผู้เบิกบานในธรรมได้ ก็เนื่องจากปัญญาความรอบรู้เฉพาะ ตัวทั้งนั้น

ทุกคนมีปัญญาอยู่ในตัวอยู่แล้ว สัจธรรมความจริงก็มี อยู่ในตัวเช่นกัน แต่ไม่มีอุบายในการใช้ประกอบปัญญาของ ตัวเองเท่านั้น เหมือนกับพระองค์ที่ทรงทำสมาธิอยู่กับดาบส ทั้งสองในครั้งนั้น พระองค์ไม่ได้ทรงมีเหตุเป็นอุบายใน การใช้ปัญญาเลย ทั้งที่พระองค์ทรงมีพระปัญญาอยู่ในพระทัย พระองค์เต็มเปี่ยมแล้ว เมื่อทรงเห็นถาดทองคำลอยทวน กระแสน้ำเท่านั้น พระองค์ทรงมีอุบายให้คิดพิจารณาในทาง ปัญญาทันที พวกเราก็เช่นกัน ปัญญามีอยู่แล้ว ไม่หาเหตุหา

อุบายมาคิดพิจารณา ปัญญาเรามีอยู่ ก็ไม่รู้จักคิดพิจารณาใน ทางธรรมแต่อย่างใด การคิดไปตามกระแสโลกมีอุบายในการ คิดได้ดีมาก แต่การคิดในทางธรรมปัญญาจะตีบตันทันที

ในยุคนี้สมัยนี้ การภาวนาปฏิบัติจะรู้จักเพียงการ ทำสมาธิให้จิตมีความสงบเท่านั้น เป็นวิธีพักใจห้ามการคิดไป ได้ในชั่วขณะหนึ่งเท่านั้น เมื่อออกจากสมาธิความสงบแล้ว ก็จะ ปล่อยใจไปตามกระแสโลกโดยไม่มีขอบเขตพรมแดน ความ คิดแต่ละเรื่องจะเกี่ยวกับกิเลสตัณหาทั้งนั้น เป็นความคิดที่ จะก่อภพก่อชาติ เกิดตายอีกต่อไปไม่มีที่สิ้นสุด ทำใจให้ไหล ไปตามกระแสโลกอยู่เรื่อยไป แทนที่จะใช้ความคิดนี้ให้เป็น ไปในทางธรรมเพื่อทวนกระแสโลก หาอุบายมาประกอบใน การคิด ให้จิตได้เกิดความรู้เห็นในหลักสัจธรรมให้ต่อเนื่องกัน ผู้ปฏิบัติเพียงเข้าใจแต่วิธีทำสมาธิเพียงอย่างเดียว ไม่เข้าใจใน การเจริญในวิปัสสนาแต่อย่างใด การปฏิบัติจึงได้รับผลช้า หรือไม่ได้รับผลเลย การปฏิบัติมีแต่วนเวียนในวิธีทำสมาธิอยู่ อย่างนี้จะไม่มีความก้าวหน้าแต่อย่างใด

การฝึกสติปัญญาอันเป็นสิ่งสำคัญยิ่ง จะทำให้ใจมี ความรอบรู้ฉลาดเฉียบแหลม ทำให้ใจเกิดความรู้แจ้งเห็นจริง ในธรรม แต่ไม่อยากปฏิบัติกัน พระพุทธเจ้าทรงสอนให้รู้เห็น ในสัจธรรมด้วยปัญญาของเราเอง มิใช่ว่าอยากรู้ธรรมอะไร จะต้องอาศัยเปิดดูในตำรา ถ้าเป็นในลักษณะนี้ปัญญาจะ ปิดฉากลงทันที มีแต่ความรู้ในตำราไม่มีปัญญาเป็นของตัวเอง แต่อย่างใด จึงยากจะปฏิบัติให้ก้าวหน้าต่อไปได้

การปฏิบัติจะก้าวขึ้นไปในธรรมระดับสูงมีความ ละเอียดได้นั้น จะต้องมีปัญญาเพื่อสร้าง ทัสนญาณ ให้ เกิดขึ้น ทัสนะ หมายถึงเห็นจริงด้วยปัญญา ญาณะ หมายถึง รู้จริงเนื่องจากความเห็นจริง เรียกว่าเห็นจริงรู้จริง ถ้าเห็น ก่อนรู้จะมีความชัดเจนไม่มีความผิดพลาดเกิดขึ้น ถ้ารู้ก่อนเห็น จะมีความผิดพลาดได้ง่าย จะเกิดความเข้าใจผิดไปโดยไม่รู้ตัว จะเอาความรู้มาตัดสินว่าถูกทีเดียวไม่ได้

เหมือนชื้อรถชื้อบ้านหรือชื้ออะไรก็ตาม ต้องเห็นสิ่งนั้น ก่อนว่า สภาพเป็นอย่างไร มีความชำรุดบกพร่องเสียหาย อย่างไร ต้องสำรวจดูให้เห็นเสียก่อนจึงชื้อที่หลัง มิใช่ว่า รู้ว่ารถ รู้ว่าบ้าน ตัดสินใจชื้อเลย ถ้าเป็นอย่างนี้โอกาสมีความ ผิดพลาดมีสูงมาก นี้ฉันใด ทัสนญาณก็ฉันนั้น ต้องเห็น ด้วยปัญญาทัสนะก่อนจึงมีความแน่นอน สัจธรรมใดที่ยังไม่ เห็นด้วยปัญญาอย่างชัดเจน จะมีความรู้เกิดขึ้นมาว่า ธรรมะ หมวดนั้นรู้อย่างนั้น ธรรมะหมวดนี้รู้ว่าอย่างนี้ ถ้าเป็นใน ลักษณะอย่างนี้เกิดขึ้น จะเข้าข่ายใน ญาณะ ของวิปัสสนูปกิเลส แน่นอน เรียกว่า รู้ แต่ไม่เห็น ถึงจะรู้ในหมวดธรรมที่ถูกต้อง หรือรู้จริงในสิ่งใดก็ตาม

ถ้ารู้ก่อนเห็นจะมีความผิดพลาดได้ง่าย ถ้าเห็นก่อน รู้จะไม่มีปัญหาอะไร มีแต่ความถูกต้องตามความเป็นจริง ทั้งหมด ญาณทั้งสองนี้ต้องฝึกให้เกิดขึ้นพร้อมๆกัน ทำหน้าที่ไปพร้อมกัน

> เห็นสิ่งใดต้องรู้ในของสิ่งนั้น รู้สิ่งใดต้องเห็นในของสิ่งนั้น

ถ้ารู้ ไม่เห็น จะรู้ผิดไปได้ ถ้าเห็น ไม่รู้ ก็จะเกิด เห็นผิดไปได้เช่นกัน ถ้ามีความรู้ผิดก็เห็นผิดไปด้วย ถ้ามี ความเห็นผิดก็รู้ผิดไปด้วย ถ้ามีความรู้ถูก ก็มีความเห็นถูก ถ้ามีความเห็นถูกก็มีความรู้ถูก

ฉะนั้น ทัสนญาณจึงเป็นญาณน้ำร่องให้แก่ญาณ ทั้งหลาย เช่น มัคคามัคคญาณ ปัญญาญาณ วิปัสสนาญาณ จะมีทัสนญาณน้ำร่องทั้งหมด ถ้าเป็นญาณในระดับสูงมี ความละเอียดมากขึ้นเท่าไร ทัสนญาณก็มีความรู้-เห็น ละเอียดอ่อนมากขึ้นเท่านั้น

ทัสนญาณมีหน้าที่เบิกทางให้ญาณอื่นได้เกิดขึ้น นิโรธญาณ และ อาสวักขยญาณ เป็นญาณที่สูง มีความ ละเอียดยิ่งกว่าญาณทั้งหลาย ก็ยังมีทัสนญาณแฝงอยู่ อย่างละเอียดเช่นกัน จึงเรียกว่า ญาณทัสนวิสุทธิ รู้เห็น ในความบริสุทธิ์อย่างสมบูรณ์ ฉะนั้น ผู้ปฏิบัติต้องฝึก ทัสนญาณให้เกิดขึ้นในจุดเริ่มต้นให้ได้

ทัสนญาณนี้จะเป็นตัวแปรทิฏฐิ คือความเห็นผิด และความเห็นถูกออกจากกัน แล้วสลัดความเห็นผิดให้หมด จากใจไป เอาแต่ความเห็นถูกที่ชอบธรรมอย่างเดียว จึง เรียกว่า สัมมาทิฏฐิ ความเห็นชอบ ถ้าตั้งหลักสัมมาทิฏฐิ ความเห็นชอบ ถ้าตั้งหลักสัมมาทิฏฐิ ความเห็นชอบประกอบกับทัสนญาณ จับคู่กันได้แล้ว การ ปฏิบัติในอันดับต่อไปจะมีความถูกต้องไปทั้งหมด จนลุล่วง ถึงการได้บรรลุธรรมเป็นพระอริยเจ้าในขั้นนั้นๆต่อไปขอให้ผู้ปฏิบัติทั้งหลายจงเข้าใจตามนี้

ฉะนั้น ผู้ปฏิบัติจงสร้างพื้นฐานทัสนญาณและ สัมมาทิฏฐิ ความเห็นชอบ นี้ให้ได้ เพื่อตัดความสงสัยลังเลใจ ในอุบายธรรม ที่จะนำมาป้องกันความผิดพลาดในการปฏิบัติ ต่อไป จึงเรียกว่า นี้คือเส้นทางของอริยมรรคโดยแท้ ตัดจาก ความเห็นผิดให้หมดไปอย่างสิ้นเชิง เพราะการปฏิบัติผิดเป็น ผลมาจากความเห็นผิด ความเห็นผิดเป็นผลมาจาก การศึกษาในตำรามาผิด หรือได้รับข้อมูลจากครูอาจารย์ มาผิด เมื่อนำมาปฏิบัติก็จะเป็นมิจฉาปฏิบัติที่ผิดๆต่อเนื่อง กันไป จะไม่เข้าสู่เส้นทางแห่งมรรคผลนิพพานแต่อย่างใด ถึงจะมีบารมีที่พร้อมแล้วในการที่จะได้บรรลุธรรมเป็น พระอริยเจ้าในชาตินี้ ถ้าปฏิบัติผิดบารมีที่มีอยู่ก็จะปิดฉาก ลงทันที ยกตัวอย่างดาบสทั้งสองที่เป็นอาจารย์สอนในวิธีทำ

สมาธิมาก่อนอย่างไรเล่า ครูทั้งสองมีบารมีพร้อมแล้วที่จะได้ บรรลุธรรมเป็นพระอรหันต์ในชาตินี้ แต่การปฏิบัติผิดที่หลง อยู่ในความสงบหลงอยู่ในฌานสมาบัติ เมื่อมรณภาพไปก็ได้ เกิดเป็นอรูปพรหมมิใช่หรือ

นี้พวกเราเป็นชาวพุทธ ก็ควรปฏิบัติให้เป็นไปใน แนวทางที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้แล้ว ไม่ควรที่จะปฏิบัติตาม แบบฉบับของพวกดาบสฤๅษีมากเกินไป ไม่เช่นนั้นเราก็จะ ไม่ได้บรรลุมรรคผลนิพพานเช่นกัน เสียแรงที่ได้มาเกิด พบพระพุทธศาสนา เสียแรงที่มีการปฏิบัติด้วยความจริงจัง ทุ่มเทต่อการปฏิบัติอย่างเต็มที่ เสียโอกาสที่จะได้บรรลุ มรรคผลนิพพานในชาตินี้ไป

ทัสนญาณนี้จะเกิดขึ้นเฉพาะผู้ปฏิบัติที่ถูกต้อง เท่านั้น ทัสนญาณจะอธิบายฉายภาพลักษณะอาการให้ ใครๆรู้ตามไม่ได้ เป็นเพียงความรู้สึกทางใจ เมื่อญาณนี้ เกิดขึ้นเมื่อไร การพิจารณาในสัจธรรมความเป็นจริงอย่างไร ก็จะมีความแยบคายหายสงสัยไปได้เท่านั้น ถ้าหายความ สงสัยในสิ่งใด สิ่งนั้นจะไม่เกิดให้มีความสงสัยได้อีก ถ้ามี ความสงสัยในสิ่งนั้นอยู่อีก แสดงว่ายังไม่เกิดความแยบคาย หายสงสัยได้เลย



ทัสนญาณเป็นญาณพิเศษ จะเกิดขึ้นเฉพาะตัวใคร ตัวมัน จะถ่ายทอดให้กับใครไม่ได้เลย เมื่อผู้ปฏิบัติมี ทัสนญาณเกิดขึ้นกับตัวเองเมื่อไร จะทำลายความเห็นผิด ให้หมดไปจากใจทันที จะเป็นสัมมาทิฏฐิ ความเห็นที่ ถูกต้องชอบธรรมขึ้นมาในขณะนั้น พิจารณาในสัจธรรมใด จะมีความรู้เห็นในสัจธรรมนั้นอย่างชัดเจนมากขึ้น จึงได้ เรียกว่า โยนิโสมนสิการ เกิดความแยบคายหายสงสัยไปได้

การฝึกให้ ทัสนญาณ ได้เกิดขึ้นที่ใจนั้น ต้องฝึก สติปัญญา พิจารณาในสิ่งใดต้องมีเหตุผลมาเป็นตัวตัดสิน ชี้ขาด สิ่งที่เป็นอนิจจังความไม่เที่ยง ก็ให้ใจยอมรับว่า สิ่งนี้ไม่เที่ยงจริง การพิจารณาในทุกข์และเหตุให้เกิดทุกข์ ก็ให้ใจยอมรับว่าเป็นทุกข์และเป็นเหตุให้เกิดทุกข์ ก็ให้ใจยอมรับว่าเป็นทุกข์และเป็นเหตุให้เกิดทุกข์จริงๆ การพิจารณาใน อนัตตา ก็ให้รู้เห็นว่าเป็นสิ่งที่หมดสภาพ สลายไป ไม่มีอะไรเป็นสัตว์และบุคคลที่เป็นอัตตาตัวตน แต่อย่างใด หรือพิจารณาว่า ไม่มีสมบัติอะไรเป็นของของ เราอย่างแน่นอน สมบัติทุกอย่างเป็นเพียงปัจจัยอาศัยใน ขณะยังมีชีวิตอยู่เท่านั้น ให้ใจยอมรับว่าเราจะต้องได้ พลัดพรากจากสิ่งที่เรารักนี้ไปอย่างแน่นอน

เมื่อใจยอมรับตามความเป็นจริงได้เมื่อไร นั้นคือ ทัสนญาณ ความเห็นจริงความรู้จริงได้เกิดขึ้นที่ใจเราแล้ว ไม่ต้องไปถามใครๆว่าผิดหรือถูก ไม่ต้องไปหาตำรา มาเปรียบเทียบก็ได้ เพราะความเห็นจริง ความรู้จริง เป็น ศาลตัดสินในความถูกต้องนี้ไปแล้ว

สัจธรรมบางอย่างจะต้องเห็นก่อนรู้ เรียกว่า ทัสนญาณ สัจธรรมบางอย่างจะต้องรู้ก่อนเห็น เรียกว่า ญาณทัสนะ ญาณทั้งสองนี้สลับกันไปมาได้ ขึ้นอยู่กับเหตุปัจจัย เรียกว่า เห็นก่อนรู้ หรือ รู้ก่อนเห็น ถ้ารู้แต่ไม่เห็น หรือเห็นแต่ไม่รู้ ถ้าเป็นในลักษณะนี้การปฏิบัติจะมีความผิดพลาดได้ง่าย รู้อะไร ก็คิดว่าเรารู้ถูก เห็นอะไรก็คิดว่าเราเห็นถูก สุ่มเดากันไป จึงมี ความรู้ผิด ความเห็นผิด เป็นมิจฉาปฏิบัติเกิดขึ้นโดยไม่รู้ตัว

การทำสมาธิ ก็ต้องมี ทัสนญาณ เป็นองค์ประกอบ รู้เห็นในการทำสมาธิทุกขั้นตอน อะไรเป็นสัมมาสมาธิ ความตั้งใจมั่นที่ถูกต้องชอบธรรม อะไรเป็นมิจฉาสมาธิที่ ตั้งใจมั่นที่ผิด อะไรเป็นโมหสมาธิ ที่มีความหลงติดสุขอยู่ ในความสงบและหลงอยู่ในฌานนั้น ทัสนญาณ จะรู้เห็นในสมาธิที่ถูกและสมาธิที่ผิดได้อย่างชัดเจน แล้วสลัด มิจฉาสมาธิและโมหสมาธินี้เสีย เอาแต่สัมมาสมาธิ ความตั้งใจมั่นชอบอย่างเดียว

สมาธิตั้งใจมั่นนี้เองเป็นพลังเสริมปัญญาได้เป็นอย่างดี ผู้ทำสมาธิไม่มีทัสนญาณเป็นองค์ประกอบก็ทำสมาธิให้มี ความสงบได้เหมือนกัน ถ้าทำสมาธิความสงบได้แล้วก็ไม่รู้ ไม่เห็นว่า อะไรเป็นสัมมาสมาธิ อะไรเป็นมิจฉาสมาธิ อะไร เป็นโมหสมาธิ จะไม่รู้จักเลย เมื่อทำสมาธิให้จิตมีความสงบ ลงได้ ก็จะมีความเข้าใจว่าเป็นสมาธิที่ถูกต้องไปเสียทั้งหมด ทั้งที่ตัวเองทำสมาธิที่ผิดก็มาเข้าใจว่าตัวเองทำสมาธิถูก เมื่อทำติดต่อกันไปจนเกิดเป็นวิปัสสนูปกิเลส ก็ยังไม่รู้ตัว ว่าตัวทำสมาธิผิด

ในยุคนี้มีผู้ทำสมาธิมีอาการเกิดเป็นวิปริตทางใจ
สติฟั่นเพื่อน มีอยู่มากทีเดียว โรคทำสมาธิผิดนี้ถ้ามีอาการ
รุนแรงจะไม่มีหมอใดรักษาให้หายได้เลย นอกจาก
ผู้นั้นจะหยุดทำสมาธิเท่านั้น ถึงจะหยุดทำสมาธิแล้วก็ตาม
สติวิปลาส ใจวิปริต ก็ยังมีอยู่ แต่ไม่แสดงอาการที่รุนแรง
เมื่อกลับไปทำสมาธิความสงบอีกก็แสดงอาการรุนแรงเกิด
ขึ้นเหมือนเดิม ถ้าไปหาพระที่ไม่มีความรู้ ไม่เข้าใจใน
การเกิดขึ้นของสมาธิที่ผิดที่ถูก ก็จะแก้ไขไม่ได้ หรืออาจจะ
ตอกย้ำให้ทำสมาธิที่ผิดต่อไปอีกก็อาจเป็นได้ พวกที่เป็นใน
ลักษณะนี้พื้นฐานเดิมคือตัวมิจฉาทิฏจูิที่เห็นผิดภายในใจยัง
ไม่ได้แก้ไขให้หมดไปจากใจ มาประกอบกันกับตัณหาคือ

ความอยาก เช่น อยากให้จิตมีความสงบ อยากเห็นนรกสวรรค์ อยากให้จิตมีความบริสุทธิ์ถึงวิมุตินิพพานหรืออยากให้ ปัญญาเกิด เป็นต้น เมื่อสองอย่างมาประกอบกันเมื่อไร อาการ ของสมาธิในลักษณะนี้จะเกิดขึ้นแน่นอน

ฉะนั้นผู้ปฏิบัติต้องมีปัญญาศึกษาในสมาธิทุกขั้นตอน ให้เข้าใจ เพราะสมาธิเป็นปริยัติ ต้องมีปัญญาศึกษาให้ดี ไม่เช่นนั้นจะทำสมาธิที่ผิดๆ ไปโดยไม่รู้ตัว จะทำให้เกิดปัญหา ในชีวิตตลอดไป จะแก้ไขได้ยากมากหรือแก้ไขไม่ได้เลย จนตลอดวันตาย

สมาธิอีกรูปแบบหนึ่งเป็นสมาธิของพวกดาบสฤๅษี เขาทำกันมายาวนาน เป็นสมาธิมีมาก่อนพระพุทธศาสนา จะอุบัติขึ้นในโลก เป็นสมาธิไม่มีสีลพตปรามาส ไม่มีศีล ที่จะให้ลูบคลำ เพราะศีลยังไม่มีในยุคนั้น ธรรมปรามาส ความลูบคลำในธรรมก็ยังไม่มีเช่นกัน ความอยากให้ใจ บริสุทธิ์ ความอยากให้จิตมีความสงบเป็นฌานนั้นฌานนี้ เขาก็ไม่รู้จัก อยากให้จิตมีความสงบแล้วจะเกิดปัญญาก็ยัง ไม่เข้าใจ อยากให้จิตมีความหลุดพ้นเป็นพระอริยเจ้าถึง วิมุตินิพพานก็ไม่รู้จัก เพราะเป็นยุคที่ว่างจากพระพุทธ ศาสนา ความอยากเหล่านี้จึงไม่มีในหมู่ดาบสฤๅษีเหล่านั้น

วิธีทำสัมมาสมาธิมีขั้นตอนอย่างไร ก็ยังไม่รู้ มิจฉาสมาธิ โมหสมาธิ ก็ยังไม่เข้าใจ จึงไม่เกิดเป็น สัมมาสมาธิและมิจฉาสมาธิแต่อย่างใด เป็นเพียงโมหสมาธิ เท่านั้น เช่นมีความยินดีอยู่ในความสุขของสมาธินั้นๆ เรียกว่าหลงอยู่ในความสุข ติดสุขอย่างมืดมิดทีเดียว แต่ก็เกิดมือภิญญาได้ ที่เรียกว่า อภิญญาห้า อภิญญาหก สมาบัติ ๘ เกิดขึ้นได้ การทำสมาธิความสงบจะมีผลเกิดขึ้น เป็นอภิญญาได้ทุกชาติทุกศาสนา แม้ผู้ไม่มีศาสนาอะไร ก็ทำให้จิตมีความสงบมือภิญญาเกิดขึ้นได้เช่นกัน

พวกเราทำสมาธิ ถ้าจะทำแบบดาบสฤๅษีก็ยังดี ไม่จำเป็นถึงขั้นความสงบเข้าฌานเหมือนดาบสฤๅษีก็ได้ ข้อสำคัญอย่าทำสมาธิด้วยความอยากอะไร ทำเพื่อให้ใจ มีความตั้งมั่นได้เท่านี้ก็พอ เพื่อให้หายจากอารมณ์ของ ความเครียด ให้ใจมีความตั้งมั่นได้ในชั่วขณะหนึ่งแล้ว นอนเสีย เมื่อนอนก็กำหนดดูลมหายใจเข้าออกไปเรื่อยๆ จนหลับไป ถ้าเป็นนักศึกษาก็ควรทำสมาธิในลักษณะนี้ ประมาณ ๑๐–๑๕ นาที แล้วอ่านหนังสือ ทำอยู่อย่างนี้ อยู่บ่อยๆ จนเกิดความเคยชิน การอ่านหนังสือก็จะมีความ จำได้อย่างแม่นยำ ไม่หลงลืม เพราะการทำอย่างนี้เป็น วิธีรวบรวมสัญญาความจำเอาไว้ในใจแห่งเดียว จะเป็น



วิธีฝึกสติสมาธิไปในตัว การทำงานและการพูดก็จะมีการ พูดผิดทำผิดลดลงได้ เป็นคนที่มีใจเยือกเย็น การคิด พิจารณาในสิ่งใดก็จะมีสติ สมาธิ เสริมปัญญา เพิ่มกำลังใจ ไม่ย่อท้อในงานที่จะต้องทำ และเป็นผู้มีเหตุผลแยกแยะ ความผิดความถูกออกจากกันได้เป็นอย่างดี

ฉะนั้นจงพากันฝึกทำสมาธิให้เป็นองค์ประกอบ เสริมปัญญาเอาไว้ให้ดี ขณะนี้พวกเราทำสมาธิเพื่อให้ จิตมีความสงบเท่านี้ไม่พอ จำเป็นต้องฝึกสติปัญญาเพื่อ ให้เกิดความรอบรู้ และความฉลาดทางใจเอาไว้บ้าง วิธี การฝึกปัญญานี้พระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้ดีแล้ว แต่พวกเรา ขาดการศึกษาหรือศึกษาอยู่ แต่ตีความหมายไม่ตรงประเด็น ที่ถูกต้อง จึงเอาปัญญาไปใช้ในทางที่ผิด มีปัญหาเกิดขึ้น แก่ตัวเองได้







เห็นสิ่งใดต้องรู้ในของสิ่งนั้น รู้สิ่งใดต้องเห็นในของสิ่งนั้น ถ้ารู้ไม่เห็นจะรู้ผิดไม่ได้ ถ้าเห็นไม่รู้ก็จะเกิดเห็นผิดไม่ได้

vot-0000 g veletaria

# การตีความในทัสนญาณไม่ถูก จะมีปัญหา



จุดเริ่มต้นในการฝึกทัสนญาณ ให้เอา ทิฏฐิ คือ ความเห็น มาวิจัยวิจารณ์แยกแยะให้มีเหตุผล

ความเห็นมี ๒ อย่าง

๑. ความเห็นผิด

๒. ความเห็นถูก

ความเห็นที่ผิดหรือถูกอย่างไรเรายังไม่รู้ ต้องใช้ความ คิดมาแยกความเห็นทั้งสองอย่างออกจากกัน ใช้เหตุผลมา เป็นองค์ประกอบในการวินิจฉัยก่อนจึงตัดสิน ว่าความเห็น อย่างนี้ผิดให้ละเสีย ความเห็นอย่างนี้ถูกรักษาเอาไว้ ข้อสำคัญ อย่าเข้าข้างความอยากความต้องการของตัวเอง นี้เป็นวิธีฝึก ทัสนญาณ ให้เกิดขึ้นที่ใจโดยตรง ถ้าความเห็นมีความ ชอบธรรม จึงเรียกว่า สัมมาหิฏฐิ ความเห็นชอบได้เกิดขึ้น กับตัวเราแล้ว และพัสนญาณก็เกิดพร้อมกันกับสัมมาหิฏฐิ ความเห็นชอบนี้เช่นกัน เมื่อผู้ปฏิบัติได้ตั้งหลักในจุด เริ่มต้นได้แล้ว ผู้นั้นจะไม่มีกังวลและความสับสนในการ

ปฏิบัติอีกต่อไป เพราะความเห็นผิดได้ละทิ้งไปแล้ว การปฏิบัติก็จะมีความก้าวหน้าไปด้วยดี กำลังศรัทธา กำลังความเพียรจะได้ทุ่มเทอย่างเต็มที่

ทัสนญาณนี้ได้เกิดขึ้นกับใครๆแล้ว ผู้นั้นไม่ชอบ ถามธรรมะจากใคร เพราะตัวเองก็รู้และเข้าใจในอุบาย การปฏิบัติในหมวดธรรมนั้นอยู่แล้ว แต่ก็ไม่ง่ายที่ผู้ปฏิบัติ จะฝึกให้ ทัสนญาณ นี้เกิดขึ้นได้ แต่ก็ไม่เหลือวิสัยแก่ผู้ปฏิบัติ ที่มีเหตุผลเป็นของตัวเอง เหมือนผู้เข้าใจในงานและรู้งานที่ ตัวเองจะต้องทำ ถึงงานนั้นจะยิ่งใหญ่ยุ่งยากสลับซับซ้อนกัน อย่างไร จะไม่เหลือความสามารถฉลาดรอบรู้ของท่านผู้นั้น

นี้ฉันใด ผู้มีความตั้งใจในการปฏิบัติอยู่จะเป็นผู้มี ทัสนญาณ เกิดขึ้นกับท่านอย่างแน่นอน จะไม่มีอุปสรรค ใดๆมาทำให้เกิดความเห็นผิดไปได้ ถ้าเป็นงานก่อสร้าง อาคารที่ใหญ่โตก็จะเสร็จตามสัญญาหรือเสร็จก่อนสัญญาด้วย ซ้ำไป ถ้าเป็นงานในทางธรรมก็จะเข้ากระแสแห่งมรรค ผลนิพพานได้เร็ว จะใช้เวลาปฏิบัติไม่นานนักก็จะถึง จุดหมายปลายทางที่ต้องการ ไม่ต้องพูดเรื่องการบวชมานาน หรือไม่ต้องพูดว่าตัวเองปฏิบัติมาแล้วหลายปี ถ้าผู้ปฏิบัติ ถูกต้องในสัมมาทิฏฐิ ความเห็นชอบแล้ว พร้อมทั้งบุญบารมี ที่ได้บำเพ็ญมาแล้ว จะเป็นพระเณรที่บวชใหม่ หรือ

พราวาสที่เริ่มต้นในการปฏิบัติใหม่ก็ตาม ถ้าเข้าใจใน วิธีปฏิบัติที่ถูกต้องแล้ว ผู้นั้นจะย่างเข้าสู่กระแสธรรมอย่าง เต็มตัวเลยทีเดียว เพราะทัสนญาณเป็นคำบาลีที่สมมุติ บัญญัติตั้งชื่อเอาไว้ ถ้าปฏิบัติมีความรู้เห็นเป็นในลักษณะนี้นั้น คือทัสนญาณโดยแท้ ถ้าหากมีความรู้บอกขึ้นมาว่า ทัสนญาณได้เกิดขึ้นแก่ตัวเราแล้วอย่างนี้ นั้นคือตัว วิปัสสนูปกิเลส

ญาณะ ได้เกิดขึ้นแก่ตัวเราแล้ว ความรู้นี้จะไม่เป็นไป ในวิปัสสนาแต่อย่างใด มีผู้ปฏิบัติเกิดเป็นวิปัสสนูปกิเลส ตัว ญาณะ นี้อยู่มาก จะเกิดความเข้าใจผิดไปว่า ปัญญาญาณได้ เกิดขึ้นกับตัวเองแล้ว นี้คือความเห็นผิดที่เกิดขึ้นแก่ตัวเองโดย ไม่รู้ตัว ฉะนั้น การปฏิบัติในจุดเริ่มต้นนี้จึงเป็นสิ่งสำคัญ มาก ถ้าตีความหมายในสัมมาทิฏฐิผิด ก็จะกลายเป็น มิจฉาทิฏฐิ ความเห็นผิดขึ้นมาทันที เมื่อไม่เข้าใจ ก็คิดว่าเราถูก เมื่อไปทำสมาธิก็จะเกิดเป็น มิจฉาสมาธิ ความตั้งใจมั่นผิดในทันที

เหตุเป็นอย่างไรผลก็ออกมาอย่างนั้น ถ้าเริ่มต้นผิด ใน ท่ามกลางก็ผิด บั้นปลายก็ผิด จะหาความถูกต้องที่เป็นธรรม ไม่พบเลย เหมือนเลือกหัวหน้าโค ถ้าได้หัวหน้าโคตัวที่เคย ข้ามกระแสมาก่อน หัวหน้าโคก็จะพาฝูงโคทั้งหลายลอยข้าม มหาสมุทรสุดสาครให้ถึงฝั่งได้อย่างปลอดภัย ถ้าเลือกหัวหน้าโค ตัวที่ไม่เคยข้ามกระแสมาก่อน หัวหน้าโคก็จะพาฝูงโคทั้งหลาย ว่ายไปมาวนเวียนอยู่ในท่ามกลางมหาสมุทร ในที่สุดหมดกำลัง ลง ก็จะพากันจมน้ำตายในกระแสวังวนนั้นๆ

นี้ฉันใด ผู้ปฏิบัติกำลังแสวงหาแนวทางที่ถูกต้อง กำลังหาช่องทางที่จะปฏิบัติเพื่อมรรคผลนิพพานอยู่ ก็ฉันนั้น ถ้าได้เส้นทางที่ตรงและถูกต้อง ก็เป็นผู้โชคดีไป ถ้าได้ช่องทางที่ไม่ถูกต้อง ก็เป็นเคราะห์ร้ายไป จะไม่ถึง ในจุดหมายปลายทางที่ต้องการ ถ้าอ่านแผนที่ธรรมของ พระพุทธเจ้าเข้าใจดีแล้ว การปฏิบัติธรรมจะไม่มีปัญหา อะไร ถ้าอ่านแผนที่ไม่เข้าใจหรือตีความหมายผิด ก็เดิน ทางผิดตลอดไป



ลักอ่านแผนที่ธรรมฯองพระพุทธเจ้า
เข้าใจดีแล้ว
การปฏิบัติธรรมจะไม่มีปัญหาอะไร
ลักอ่านแผนที่ไม่เข้าใจ
หรือตีความหมาฯผิด
ก็เดินทางผิดตลอดไป

mosoro vertila



### มัคคามัคคญาณ



มัคคามัคคญาณนี้จะเกิดขึ้นได้ ก็เพราะทัสนญาณ เป็นตัวนำร่องแต่เริ่มต้น เป็นหลักใหญ่ให้ญาณทั้งหลายใน ระดับสูงให้เกิดขึ้นได้ **ทัสนญาณมีความสัมพันธ์กับสัมมาทิฏฐิ** ความเห็นชอบอย่างแนบแน่นมั่นคง จะไม่เกิดความหลงผิด เห็นผิดในมิจฉาทิฏจิฐีกต่อไป จึงทำให้มัคคามัคคญาณ ได้เกิดขึ้น จึงเรียกว่าผู้ปฏิบัติก้าวขึ้นสู่เส้นทางของอริยมรรค ได้อย่างเต็มตัว เป็นเส้นทางที่ตรงดิ่งเข้าสู่มรรคผล นิพพาน จึงเรียกว่า มัชฌิมาปฏิปทา เป็นทางสายกลาง เป็น เอกมัคคามัคคญาณทัสนวิสุทธิ มีทางเส้นเดียวเท่านี้ที่จะ เป็นเส้นทางการปฏิบัติให้ถึงซึ่งความบริสุทธิ์ได้ การปฏิบัติจะเป็นไปในคุณธรรมระดับไหนจะเข้าใจในอุบายวิธี การปฏิบัติในคุณธรรมนั้นได้อย่างถูกต้อง แนวทางปฏิบัติ จะเข้าในภูมิธรรมของพระโสดาบัน ในสมัยครั้งพุทธกาลท่าน เหล่านั้นปฏิบัติอย่างไรจึงได้บรรลุธรรมเป็นพระโสดาบัน ได้ ให้ศึกษาดูประวัติในสมัยครั้งพุทธกาลดูบ้างว่ามีขั้นตอน ปฏิบัติกันอย่างไร เราจะได้นำมาเป็นอุบายในการปฏิบัติ ให้เป็นไปเหมือนท่านเหล่านั้น

ในตำราก็เพียงบอกว่า พระโสดาบันละกิเลสได้ ๓ ตัว

- ๑. ละสักกายที่ฏฐิ
- ๒. ละวิจิกิจฉา
- ๓. ละสี่ลัพพตปรามาส

การละกิเลสสามตัวนี้ได้มีขั้นตอนในการปฏิบัติอย่างไร เริ่มต้นอย่างไรท่านจึงได้บรรลุธรรมเป็นพระโสดาบันได้ ก็เพราะสัมมาทิฏจิ ความเห็นชอบประกอบด้วยทัสนญาณ นั่นเอง การละกิเลสสามตัวนี้ได้จึงชื่อว่าได้บรรลุธรรมเป็น พระโสดาบันได้ และกิเลสสามตัวก็ได้หมดไปจริงเหมือนการ รับประทานอาหารที่ต่อเนื่อง อาหารมีความพอเพียงแก่ธาตุขันธ์ จึงได้ละความหิวกระหายนั้นไป จึงได้มีการอิ่มเกิดขึ้น แล้วรู้ ว่ารับประทานอาหารได้อิ่มแล้ว นี้ฉันใด เมื่อปฏิบัติไปถึง จุดนั้นแล้วจึงได้เกิดการละ เมื่อกิเลสสามตัวนี้ได้ขาดไปจากใจ ในขณะนั้น ก็รู้ว่าตัวเองได้บรรลุเป็นพระโสดาบันในทันที เหมือนการรับประทานอาหาร เมื่อมีการอิ่มเกิดขึ้นก็รู้ตัวว่าเรา อิ่มในขณะนั้นเช่นกัน ผู้ได้บรรลุธรรมเป็นพระโสดาบันนี้ก็ เช่นกัน ได้บรรลุธรรมในขณะใดก็รู้ตัวว่าได้บรรลุธรรมเป็น พระโสดาบันแล้วในขณะนั้น ไม่ต้องไปถามใครๆ เพราะ วิจิกิจฉา ความลังเลสงสัยในตัวเองไม่มีแล้ว จึงเป็นปัจจัดตั้ง รู้เฉพาะตัว จึงเป็นญาณทัสนวิสุทธิ์ รู้เห็นในคุณธรรมที่บริสุทธิ์ ได้ในระดับหนึ่ง

ถึงกิเลสสามตัวได้หมดไปจากใจแล้วก็ตาม กิเลส อย่างกลาง กิเลสอย่างละเอียด ก็จะมีขั้นตอนในการปฏิบัติ ต่อไป จนถึงที่สุดแห่งวิมุตินิพพาน ประวัติมราวาสผู้ได้บรรลุ ธรรมเป็นพระโสดาบันในสมัยครั้งพุทธกาล เมื่อได้บรรลุธรรม แล้วจะอยู่กันเพียงเท่านั้น ไม่ได้ขยับเลื่อนไปสู่คุณธรรมใน ระดับสูงต่อไปได้ จะมีความพอใจในคุณธรรมที่มีอยู่เท่านั้น ถ้าจะมีการเปลี่ยนไปในคุณธรรมระดับสูงก็ต้องออกบวช วางฐานความเพียรเสริมสติปัญญาให้มากขึ้น จึงจะได้บรรลุธรรม ในระดับสูงต่อไป

สักกายทิฏฐิ มีนักปราชญ์ตีความหมายไว้มากมาย ตีความหมายอย่างไรนั้นให้หาอ่านในตำราก็แล้วกัน ข้าพเจ้า ขอให้ความเห็นในการละสักกายทิฏฐินี้เอาไว้ให้ท่านได้วินิจฉัย ในเหตุผล ตามความเป็นจริงก็แล้วกัน

การละสักกายทิฏฐิ หมายถึงละความเห็นผิดทางใจ ในความเห็นเดิม มีความเข้าใจว่า รูปคือธาตุสี่นี้เป็นอัตตา เข้าใจว่าเป็นตน เมื่อได้พิจารณาด้วยปัญญาแยกแยะ ออกเป็นชิ้นเป็นส่วนแล้ว ไม่มีธาตุส่วนไหนเป็นตัวตน เราเลย เป็นเพียงธาตุสี่ มีธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุไฟ ธาตุลม รวมกลุ่มกันเป็นรูปธาตุเท่านั้น มีญาณทัสนะรู้เห็นการเกิด ขึ้นของธาตุสี่ และรู้เห็นความเป็นอยู่ของธาตุสี่ ว่ามีความ

ต้องการอะไร และรู้วิธีให้ความเป็นธรรมดูแลรักษาให้ทรงตัว อยู่ได้ ให้ชีวิตอยู่กับธาตุสี่นี้ไปจนกว่าจิตกับกายได้แยกทาง กันไป ธาตุสี่เกิดจากธาตุที่มีการแก่ เจ็บ ตายได้ หมายถึง พ่อแม่ ธาตุขันธ์นี้เมื่อเกิดขึ้นมาแล้วก็ต้อง แก่ เจ็บ ตาย ไปตามธาตุขันธ์เดิมของพ่อแม่ ไม่มีใครแก้ไขธรรมชาติ นี้ได้ เมื่อใช้ปัญญาพิจารณาตีแผ่ธาตุสี่ออกมาอย่างนี้ ใจก็จะยอมรับความจริงในสภาวธาตุตามความเป็นจริง ปฏิเสธในความเห็นผิดว่าธาตุเป็นตนได้อย่างสิ้นเชิง แม้ วัตถุสมบัติอันเป็นธาตุประกอบให้ใจได้เกิดความเห็นผิดมา ว่าเป็นสมบัติของเรา จึงได้เกิดความหลงผิดยึดติดผูกพัน ถือมั่นว่าเป็นสมบัติของเราจริงๆ เป็นทุกข์เพราะการยึดติด สมบัตินี้มากแล้ว

นี้เรียกว่าทุกข์เพราะความเข้าใจผิดคิดว่านี้คือ สมบัติของเรา เมื่อใช้ปัญญาพิจารณาให้รู้เห็นตามความ เป็นจริงแล้ว วัตถุสมบัติทั้งหลาย ก็เพียงเป็นธาตุสี่ที่มีอยู่ ประจำโลกนี้เท่านั้น สมบัติทุกประเภทเป็นเพียงสมมติว่า เป็นของของเราเท่านั้น เมื่อหลงสมมตินี้เมื่อไรจะเป็นทุกข์ ทางใจในเมื่อนั้น ให้ทำความเข้าใจว่า สมบัติทั้งหลายนั้น เป็นธาตุภายนอกเพื่อนำมาจุนเจือเสริมธาตุสี่ให้มีชีวิตอยู่ได้ ในชั่วระยะวันหนึ่งคืนหนึ่ง หรือ ชีวิตหนึ่งเท่านั้น ไม่กี่ วันเดือนปีก็จะเปลี่ยนแปลงไปตามเหตุปัจจัยในตัวมันเอง

นี้เพียงให้อุบายย่นย่อพอเป็นสังเขป ให้ท่านได้ ขยายเพิ่มเติมด้วยสติปัญญาความสามารถด้วยตัวเอง เมื่อ ฝึกทัสนญาณ และสัมมาทิฏจิความเห็นชอบด้วยปัญญาของ เราเอง จึงจะเกิดความแยบคายหายสงสัยไปได้ ถ้าเอาตำรามา เป็นอุบายในการพิจารณามากไป ก็จะเป็นเพียงปัญญาใน สัญญาไป ถึงจะพิจารณาถูกต้องตามความเป็นจริงในธรรม อยู่ก็ตาม ทัสนญาณก็จะไม่เกิดขึ้นเลย เพราะตำราเป็นแผนที่ ธรรมตัวอย่างเท่านั้น ฉะนั้น เราจึงสร้างแผนที่ธรรมให้เกิด ขึ้นแก่ตัวเอง ให้เหมือนกันกับแผนที่ธรรมตามแบบอย่างที่ พระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้ดีแล้ว ให้พวกเราได้ศึกษาประวัติ ของพระพุทธเจ้าและประวัติของพระอริยเจ้าให้เข้าใจ

ในพระสูตรมีประวัติของพระและฆราวาสได้บรรลุ ธรรมถึงมรรคผลนิพพานเป็นจำนวนมาก ท่านเหล่านั้นก็เคย เป็นปุถุชนคนธรรมดาเหมือนกันกับพวกเรา ท่านเหล่านั้น เริ่มต้นการปฏิบัติอย่างไรจึงได้บรรลุธรรมเป็นพระอริยเจ้าได้ ถ้าไม่เข้าใจประวัติของพระพุทธเจ้า และประวัติของ พระอริยเจ้าเอาไว้ เราก็จะไปเอาวิธีปฏิบัติของพวกดาบส ฤๅษีมาปฏิบัติกัน ฝึกในวิธีทำสมาธิความสงบ ฝึกให้ ฌานเกิดขึ้นและฝึกอภิญญากันเท่านั้น เมื่อปฏิบัติตามแบบ อย่างของพวกดาบสฤๅษี แต่มีความต้องการที่จะบรรลุธรรม เป็นพระอริยเจ้า จะเป็นไปไม่ได้เลย

วิจิกิจฉา ความลังเลสงสัยในพระพุทธเจ้า ในพระธรรม สงสัยในพระอริยสงฆ์ สงสัยในมรรค สงสัยในกรรมดี สงสัยในนรกสวรรค์ ผลนิพพาน **กรรมชั่ว** ผู้ได้บรรลุธรรมเป็นพระอริยเจ้าแล้ว จะไม่มีความ สงสัยเลย เพราะมีจริงตามพระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้แล้ว ข้อสำคัญ คือศึกษาทิศทางในอุบายการปฏิบัติให้เป็นไปในมรรค ผลนิพพานต่อไป ความสงสัยว่าเรามีบุญวาสนาบารมีน้อย ไม่พอที่จะปฏิบัติให้ถึงมรรคผลนิพพานได้ในชาตินี้ก็ให้ ให้ทำความเข้าใจแก่ตัวเองว่า บารมีเราพร้อม แล้วที่จะปฏิบัติให้ถึงซึ่งมรรคผลนิพพานได้ในชาตินี้ ถ้า คิดว่าบารมีเรายังไม่สมบูรณ์ ก็ให้มีความขยันหมั่นเพียรใน การปฏิบัติให้มากขึ้น เหมือนรู้อยู่ว่าน้ำอยู่ในโอ่งมีน้อยก็ให้ ขยันตักใส่ให้เต็มเสีย การสร้างบารมีให้เต็มก็ฉันนั้น **ให้มี** ความขยันหมั่นเพียรต่อเนื่องกันอยู่เสมอ บารมีก็จะสมบูรณ์ ไปเอง

ข้อสำคัญอย่างยิ่งคือ ฝึกใจให้ปฏิเสธในวัตถุสมบัติ และธาตุสี่ ว่า ไม่มีอะไรเป็นเราและเป็นของของเรา ทุกอย่างมีเป็นเพียงอาศัยกัน ในขณะที่มีชีวิตอยู่เท่านั้น อีกไม่กี่วันก็จะได้พลัดพรากจากกันไป ไม่มีใครหอบหิ้วเอา ธาตุสี่และวัตถุสมบัติของโลกติดตามตัวไปได้เลย อย่ายึด เอาธาตุสี่และวัตถุสมบัติมาทับถมใจให้หนัก และเป็นทุกข์
กับสิ่งเหล่านี้เลย วัตถุสมบัติจะมีมากน้อยเท่าไรก็ให้ทำใจ
ไว้ว่า เป็นสมบัติที่ใช้กันในสาธารณะของครอบครัวเท่านั้น
นี้เป็นวิธีการฝึกใจให้หายจากความสงสัยลังเล ฝึกใจ
ให้ปฏิเสธว่า ไม่มีสมบัติอะไรเป็นของของเราให้ได้จริงๆ

สีลัพพตปรามาส การฝึกวิธีที่จะไม่ให้เกิดความ ลูบคลำในศีล **ให้ทำความเข้าใจไว้ว่า ศีลจะขาดไปเพราะ** มีเจตนาล่วงเกินในศีลข้อนั้นๆ เมื่อเราไม่มีเจตนาจะทำ **ให้ศีลขาดศีลก็ไม่ขาด** เช่นเดินไปเหยียบมดแมลงหรือสัตว์ อื่นใดตายไปโดยไม่เจตนา ศีลนั้นก็ยังไม่ขาด อย่าทำใจให้เกิด ความเศร้าหมองขุ่นมัวแต่อย่างใด เพราะไม่มีเจตนาจะทำให้ ศีลนั้นขาดไป สีลัพพตปรามาส ไม่มีความลูบคลำใน พระโสดาบัน เรียกว่า สมุจเฉทวิรัติ เป็นศีลเกิดขึ้นจากธรรม โดยแท้ ไม่มีคำว่าศีลขาดและเศร้าหมองแต่อย่างใด เหมือน น้ำที่เต็มแก้วอยู่แล้ว จะเทน้ำเพิ่มลงไปอีกก็ไม่ทำให้น้ำเพิ่มขึ้น แต่อย่างใด นี้ฉันใด **พระโสดาบันจะรับศีลจากพระก็เป็น** เพียงรับโดยกิริยาเท่านั้น หรือจะไม่รับศีลจากพระ ก็มีความสมบูรณ์อยู่ไม่ได้ขาดหายไปไหน จึงเรียกว่า ปกติศีล ไม่มีการลูบคลำว่าศีลขาดหรือไม่ขาดแต่อย่างใด เพราะมีความละอายในการทำชั่ว พูดชั่ว และคิดชั่ว

ในอกุศลกรรมอยู่แล้ว ฉะนั้น ผู้ยังไม่ได้บรรลุธรรมเป็น พระโสดาบันต้องฝึกใจให้มีความละอายในการทำ การพูด และการคิด ในทางที่เป็นอกุศลกรรมอยู่เสมอ

#### พระโสดาบันมี ๓ จำพวก

- ๑. สัตตักขัตตุงปรมโสดาบัน จะได้มาเกิดเป็น มนุษย์อีกไม่เกิน ๗ ชาติ ในชาติที่ ๗ ก็จะได้มาเกิด ในยุคมีพระพุทธศาสนา จะได้บรรลุเป็นพระอรหันต์
- ๒. โกลังโกละโสดาบัน จะได้มาเกิดเป็นมนุษย์อีก
   ไม่เกิน ๓ ชาติ ในชาติที่ ๓ ก็จะได้มาเกิดในยุคที่มี
   พระพุทธศาสนา ได้บรรลุเป็นพระอรหันต์
- ๓. เอกพีซีโสดาบัน จะได้มาเกิดเป็นมนุษย์อีก ๑ ชาติ เป็นชาติที่มีพระพุทธศาสนา ก็จะได้บรรลุ เป็นพระอรหันต์

ในเมื่อพระโสดาบันได้ลงมาเกิดใหม่นั้น จะรู้ตัวหรือ ไม่ว่า ตัวเองเป็นพระโสดาบัน ตอบว่าไม่รู้ แต่มีธรรมหมวด หนึ่งที่ฝังอยู่นั้นคือหิริธรรม มีความละอายในการทำชั่วโดย ประการทั้งปวงไม่ว่าอยู่ในที่ไหนๆ จะไม่ทำชั่วเลย เพราะจะได้ มาเกิดในตระกูลที่เป็นสัมมาทิฏจิ มีชีวิตความเป็นอยู่อย่าง ชอบธรรม พระอริยโสดาบันถึงจะละกิเลสส่วนละเอียดยัง ไม่ได้ จะเป็นฆราวาสมีฐานะที่ขาดแคลนก็ตาม ก็ยังนับว่า เป็นพระสาวกของพระพุทธเจ้า ให้พวกเราได้กราบไหว้ สรรเสริญในคุณธรรมของท่านเหล่านั้นตลอดมา เป็นผู้ได้เข้า กระแสแห่งพระนิพพานได้แล้ว เป็นทางตรงจะไม่หลงอีกต่อไป

ผู้ได้บรรลุธรรมเป็นพระสกิทาคามี ละกิเลส ๓ ตัว ได้เท่ากันกับพระโสดาบัน แต่ทำให้กามราคะ ความกำหนัด ย้อมใจมีความเบาบางลงและทำให้ปฏิฆะ ความโกรธมี ความเบาบางลงเช่นกัน เมื่อตายไปแล้วกลับมาเกิดใหม่ อีก ๑ ชาติ เป็นชาติที่มีพระพุทธศาสนา แล้วได้บรรลุธรรม เป็นพระอรหันต์

ผู้ได้บรรลุธรรมเป็นพระอนาคามี ละสังโยชน์ได้ ๕ ตัว

- ๑. ละสักกายทิฏฐิ
- ๒. ละวิจิกิจฉา
- ๓. ละสีลัพพตปรามาส
- ๔. ละกามราคะ
- ๔. ละปฏิฆะ
- ทั้ง ๕ นี้ละได้อย่างสมบูรณ์ เมื่อตายไปก็ได้ไป เกิดในชั้นพรหมสุทธาวาส และนิพพานในชั้นพรหมไป



น้าองู่ในโอ่งมีน้อง ก็ให้งงันตักใช้ไห้เต็มเล็ง การสร้างมารมีให้เต็มก็ฉันนั้น ให้มีความงงันหมั่นเพิ่งรต่อเนื่องกันองู่เสมอ มารมีก็จะสมมูรณีไปเอง

mission and son villana



ฉะนั้น การศึกษาธรรมจึงมีความสำคัญเป็นอย่างยิ่ง ตีความหมายในหมวดธรรมให้แตกฉาน แยกหมวดธรรมออก เป็นขั้นเป็นตอน ธรรมหมวดใดควรนำมาปฏิบัติก่อน ธรรมหมวดใดควรนำมาปฏิบัติก่อน ธรรมหมวดใดควรนำมาปฏิบัติแล้วได้บรรลุธรรมเป็นพระโสดาบัน ธรรมหมวดไหน นำมาปฏิบัติแล้วได้บรรลุธรรมเป็นพระสกิทาคามี ธรรมหมวดไหนนำมาปฏิบัติแล้วได้บรรลุธรรมเป็นพระสกิทาคามี ธรรมหมวดไหนนำมาปฏิบัติแล้วได้บรรลุธรรมเป็นพระอนาคามี ธรรมหมวดไหนนำมาปฏิบัติแล้วได้บรรลุธรรมเป็นพระอนาคามี

พระอรหันต์มี ๒ จำพวก

๑. พวกปัญญาวิมุติ

๒. พวกเจโตวิมุติ

ทั้งสองจำพวกนี้มีอุบายธรรมที่นำมาปฏิบัติมีความ แตกต่างกันอย่างไร ผู้มีนิสัยเป็นปัญญาวิมุติเอาอุบายธรรม หมวดไหนมาปฏิบัติจึงบรรลุเป็นพระอรหันต์ได้ ผู้มีนิสัย เจโตวิมุติ เอาอุบายธรรมหมวดไหนมาปฏิบัติจึงบรรลุธรรม เป็นพระอรหันต์ได้

ผู้สอนและผู้ปฏิบัติควรศึกษาให้ดี มิใช่ว่าจะสอน และปฏิบัติแบบโมเมมั่วกันไป จะไม่ได้ผลดีเท่าที่ควร ขั้นตอน การปฏิบัติที่อยู่ในตำรามีความสมบูรณ์ดี ผู้สอนควรมีการ ศึกษาให้เข้าใจ ไม่เช่นนั้นผู้ปฏิบัติตามจะมีปัญหามีความสับสน วกวนไม่รู้จะเริ่มต้นกันอย่างไร

เหมือนกับครูสอนนักเรียน ถ้าหากภูมิปัญญาความ สามารถของนักเรียนมีเท่านี้จะสอนวิชาความรู้ในระดับไหน ถ้านักเรียนเป็นอนุบาลหรือ ป.๑ จะสอนวิชาระดับชั้นมัธยม อุดมศึกษาจะเหมาะสมหรือไม่ ตามปกติต้องสอนวิชาให้เข้ากัน ได้กับฐานะของนักเรียนจึงจะได้รับผลที่ดี นี้ฉันใด การสอน ภาคปฏิบัติในทางธรรมก็สอนให้ถูกกับฐานะ พอสติปัญญา จะรับรู้และนำไปปฏิบัติให้มีผลเกิดขึ้นได้ มิใช่จะเอาธรรมะ ในระดับสูงขั้นละเอียดสุดมาสอนกัน เมื่อนำไปปฏิบัติก็จะ ไม่ได้รับผลอะไร เพราะพื้นฐานทางสติปัญญา ยังไม่รอบรู้ใน ธรรมะระดับสูงได้ ผู้มีสติปัญญาน้อย ยังไม่เข้าใจในสัมมาทิฏจิ ความเห็นชอบได้เลย แต่ไปสอนในภูมิธรรมของพระอรหันต์ ผู้ปฏิบัติก็จะไม่ได้รับผลอะไรเลย หรือผู้มีนิสัยปัญญาวิมุติแต่ ไปสอนและปฏิบัติกันในขั้นเจโตวิมุติ ก็จะไม่ได้รับผลเช่นกัน

ฉะนั้น การปฏิบัติในยุคนี้จะให้เหมือนกันกับ พระพุทธเจ้าทรงสอนไม่ได้เลย เพราะพระพุทธเจ้าทรงมี พระญาณพิเศษ รู้นิสัยวาสนาบารมีของคนได้ ว่าผู้นี้ได้ สร้างบารมีมาอย่างนี้ ทรงประทานอุบายธรรมไปปฏิบัติ อย่างนี้ธรรมะนั้นจะมีความพอดีกับบารมีของแต่ละบุคคล

บุคคลพอที่จะได้บรรลุธรรมเป็นพระโสดาบัน พระองค์ทรงประทานธรรมะในระดับนี้



ผู้จะได้บรรลุธรรมเป็นพระสกิทาคามี ผู้จะได้บรรลุธรรมเป็นพระอนาคามี ผู้จะได้บรรลุธรรมเป็นพระอรหันต์ ทรงประทานอุบายธรรมขั้นละเอียดอย่างนี้

ธรรมะที่พระพุทธเจ้าทรงประทานเป็นอุบายการปฏิบัตินั้น มีความเจาะจงเฉพาะบุคคลมาก ธรรมะที่พระองค์ทรง ประทานอุบายไปปฏิบัติเป็นขั้นตอนที่เหมาะสมแก่บารมีของ แต่ละบุคคล เมื่อนำไปปฏิบัติ ก็จะได้บรรลุเป็นพระอริยเจ้า ไป ในยุคนี้ไม่มีใครมีญาณรู้บารมีของคนอื่นได้ แม้แต่ บารมีของตัวเองก็ยังไม่รู้ว่าเราได้สร้างบารมีมาด้วยวิธีใด จึงยากที่จะเอาหมวดธรรมมาเป็นอุบายในการปฏิบัติให้ ตรงกับบารมีเราได้ แต่ก็ไม่เหลือวิสัยแก่ผู้มีสติปัญญาที่ดี มีความฉลาดรอบรู้ในเหตุและผล

ฉะนั้น การปฏิบัติในยุคนี้จึงมีความสับสนอยู่มาก เพราะอุบายการปฏิบัติมีความหลากหลายมากมาย แต่ละครู แต่ละอาจารย์แต่ละชมรม มีเจตนาดีหวังที่จะให้ได้ละอาสวะ กิเลสตัณหา เพื่อได้บรรลุธรรมเป็นพระอริยเจ้าด้วยกันทั้งนั้น ในรูปแบบการปฏิบัติ ใครตีความในธรรมได้มาอย่างไรก็สอน และปฏิบัติกันไปอย่างนั้น ขอให้เป็นธรรมก็ยกขึ้นมาสอนกัน ไปเรื่อยๆ

พทโธ

ธรรมระดับไหนเหมาะสมกับผู้ปฏิบัติพอที่จะรู้แจ้งเห็น จริงได้ สอนกันปนเปคละกันไป ภูมิธรรมของพระอรหันต์ที่ เป็นขั้นละเอียดสูงสุด นำมาสอนปุถุชน หรือหลายกลุ่มสอน วิธีปฏิบัติตามแบบอย่างของพวกดาบสฤๅษี เอาแต่สมาธิ ความสงบหรือฝึกวิธีเข้าฌานกัน แต่หวังผลในการละกิเลส ตัณหาเพื่อได้บรรลุธรรมเป็นพระอริยเจ้า ความเข้าใจอย่าง นี้จะมีอยู่กับผู้ปฏิบัติในยุคปัจจุบันนี้มาก จึงยากที่จะแก้ไข หรือแก้ไม่ได้เลย





ฝักใจให้มีความละคางใน การทำ การพุด และการคิด ในทางที่เป็นอกุฝลกรรมองู่เสมอ

mos ordens veletima

## การบรรลุธรรมของพระอรหันต์



การบรรลุธรรมเป็นพระอรหันต์ในยุคนี้ได้ มิใช่ เป็นของง่าย เพราะไม่มีพระพุทธเจ้าทรงประทานอุบาย ที่ตรงต่อบารมี ทุกท่านต้องดิ้นรนหาอุบายธรรมมาปฏิบัติ ด้วยตนเอง ถึงจะอ่านตำราหรือฟังธรรมจากครูอาจารย์มา ก็เป็นธรรมด้วยกันทั้งหมด แต่ธรรมนั้นยังไม่ถูกกับจริตนิสัย ของตัวเอง จำเป็นต้องเปลี่ยนหาอุบายใหม่ เห็นว่าธรรม หมวดนั้นดีก็นำมาปฏิบัติ การปฏิบัติให้ถูกธรรมไม่ใช่เป็น ของยาก ปฏิบัติธรรมหมวดไหนก็ถูกธรรมหมวดนั้น

การค้นหาหมวดธรรมให้ถูกกับจริตนิสัยของตัวเองนั้น เป็นสิ่งที่ยากมาก เพราะไม่ทราบว่าตัวเองสร้างบารมีมา อย่างไร จะหาอุบายธรรมมาเป็นองค์ประกอบเชื่อมโยงต่อ กันกับบารมีเก่าได้อย่างไร ถ้าผู้มีสติปัญญาที่ดีมีความฉลาด รอบรู้ในเหตุและผลก็ไม่เป็นสิ่งที่เหลือวิสัย ในขั้นเริ่มต้น ก็ลองผิดลองถูกล้มลุกคลุกคลาน ปากกัดตีนถีบสุ่มเดาอยู่มาก ทีเดียว เป็นธรรมปรามาสลูบคลำในธรรมไปมา ใครลูบคลำ ถูกอุบายธรรมที่ตรงต่อบารมีของตัวเองได้ ก็ถือว่าเป็นผู้มี ความโชคดีไป ใครลูบคลำไม่ถูกในอุบายธรรม ไม่ตรงกับ

บารมีของตัวเองก็ผิดหวังไป ถึงบารมีพร้อมแล้วที่จะได้บรรลุ ธรรมเป็นพระอรหันต์ในชาตินี้อยู่ก็ตาม ถ้าปฏิบัติธรรมผิด จากนิสัยบารมีของตัวเองแล้ว ก็หมดสิทธิ์ในการที่จะได้บรรลุ ธรรมในชาตินี้ทันที ตัวอย่างเช่น ดาบสทั้งสองที่เคยเป็น ครูอาจารย์เก่าของพระพุทธเจ้าของพวกเรานั้นเอง ครูทั้งสอง นั้นมีบารมีพร้อมที่จะได้บรรลุธรรมเป็นพระอรหันต์ในชาตินี้ อยู่แล้ว แต่ใช้อุบายในการปฏิบัติผิด ไปหลงติดอยู่ในสมาธิ ความสงบ และหลงติดอยู่ในฌานสมาบัติ เมื่อมรณภาพไป ก็ได้เกิดเป็นพรหมที่มีอายุยาวนานมากทีเดียว

ผู้ปฏิบัติในยุคนี้ก็เช่นกัน ถ้าปฏิบัติผิดนิสัยบารมีของตัวเองแล้ว ก็หมดสิทธิ์ที่จะได้เป็นพระอริยเจ้าเช่นกัน มิใช่ว่าปฏิบัติให้ถูกธรรมตามปริยัติแล้วจะได้บรรลุธรรมเป็น พระอริยเจ้าหาใช่ไม่ เหมือนกับกินยาไม่ถูกโรค จะกินไปจนถึง วันตาย โรคก็ยังไม่หายอยู่นั่นเอง นี้ฉันใด การปฏิบัติธรรม ไม่ตรงกับบารมีของตัวเองก็ฉันนั้น

พระพุทธเจ้าทรงแสดงธรรมโปรดพุทธบริษัททั้งหลาย มิใช่ว่าเอาธรรมะหมวดเดียวสอนให้คนทั้งหลายให้บรรลุธรรม ได้ พระพุทธเจ้าทรงประทานอุบายธรรมที่แตกต่างกันไป เว้นเฉพาะกลุ่มที่ได้สร้างบารมีมาเหมือนกันเท่านั้น ถ้าได้ อ่านประวัติของพระอริยเจ้าจะเข้าใจในเรื่องนี้ดี

ผู้ที่ได้บรรลุธรรมเป็นพระอรหันต์ ไม่จำเป็นจะต้อง ได้บรรลุธรรมไปตามลำดับขั้นตามตำราที่เรียบเรียงเอาไว้ แต่อย่างใด เพราะเป็นไปตามนิสัยบารมีของแต่ละท่าน เช่นผู้ที่ยังไม่ได้บรรลุธรรมในขั้นไหนมาก่อน เมื่อท่าน ได้ปฏิบัติให้เป็นไปในแนวทางของพระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้ แล้ว และแนวทางนั้นตรงกับบารมีที่ตัวเองได้บำเพ็ญมา แล้ว มีอินทรีย์แก่กล้าและสมบูรณ์ มีสติปัญญารอบรู้ฉลาด เฉียบแหลมพอ ท่านก็ได้บรรลุธรรมเป็นพระอรหันต์ใน ขณะนั้น ได้บรรลุธรรมในวันที่เท่าไร เดือนอะไร จะรู้ ได้ทันที ถ้ามีนาฬิกาดูก็จะรู้ว่าได้บรรลุธรรมในเวลาเท่านั้น

บางท่านได้บรรลุธรรมเป็นพระโสดาบันมาก่อน แล้ว ต่อมาก็ได้บรรลุธรรมเป็นพระอรหันต์ บางท่านได้บรรลุ ธรรมเป็นพระอรหันต์ บางท่านได้บรรลุ ธรรมเป็นพระอรหันต์ บางท่านได้บรรลุธรรมเป็นพระอนาคามีมาก่อน แล้วจึงได้บรรลุธรรมเป็นพระอนาคามีมาก่อน แล้วจึงได้บรรลุธรรมเป็นพระอรหันต์ ผู้ที่ได้บรรลุธรรม แล้วจะเก็บตัวเงียบไว้ไม่ต้องไปถามใครๆ เพราะตัวเองก็รู้ตัว เองอยู่แล้ว จึงเป็น สุทธิ อสุทธิ ปัจจัตตัง รู้ได้เฉพาะตัว แม้พระพุทธเจ้าจะประทับอยู่ในที่แห่งนั้นก็ตาม ก็จะไม่พูด เรื่องการได้บรรลุธรรมเป็นพระอรหันต์ถวายพระพุทธเจ้า แต่อย่างใด เว้นแต่พระพุทธเจ้าจะตรัสถามเท่านั้นจึงจะ

เล่าถวาย ไม่ได้ประกาศตัวโฆษณาให้สาธารณชนได้รับรู้ แต่อย่างใด หรืออาจจะมีก็เป็นได้ เพราะมีต้นบัญญัติตรัส ห้ามเอาไว้

วิปัสสนาญาณที่เกิดขึ้นมีเวลาจำกัด ตั้งอยู่ไม่ได้ นาน เพราะเป็นญาณที่เฉียบขาดกล้าหาญ มีความฉลาด รอบรู้อย่างละเอียดแหลมลึกทีเดียว เป็นญาณที่รอบรู้ใน โลกธาตุทั้งสามภพทีเดียว เป็นญาณที่จะถอนรากถอนโคน **ในอาสวะตัณหาให้หมดไปจากใจโดยเฉพาะ** ความอยาก ที่ทำให้ใจได้หมุนเวียนไปมาในวัฏจักรที่เรียกว่าภพทั้ง ๓ มีกามภพ รูปภพ อรูปภพ มีความยินดีพอใจอยู่ในความสุข ผูกพันยึดมั่นห่วงใยในสิ่งใดก็เนื่องจากตัณหาคือความอยาก จึงได้หลงติดอยู่ในกามภพนี้มายาวนาน ถึง ตัวนี้เป็นเหตุ จะได้ไปพักแรมบนสวรรค์ ก็อยากอยู่บนสวรรค์ จะไปเกิด ในรูปพรหม และอรูปพรหม ก็คือใจที่หลงอยู่ในความสงบ หลงอยู่ในรูปฌาน หลงอยู่ในอรูปฌาน นี้ก็เป็นตัณหา ความอยากขั้นละเอียดอยู่นั่นเอง

ฉะนั้น วิปัสสนาญาณจึงรอบรู้ในทุกข์ รอบรู้ใน เหตุที่ให้เกิดทุกข์และรอบรู้ในวิธีที่จะปฏิบัติให้เหตุแห่งทุกข์ นั้นดับไปได้ เมื่อวิปัสสนาญาณรู้เห็นตัณหาคือความอยาก เป็นเหตุให้เกิดทุกข์ได้อย่างแจ่มแจ้งเมื่อไร ก็จะเกิด นิพพิทาญาณ เบื่อหน่ายในการเกิดตายอยู่ในภพทั้ง ๓ นี้ ทันที ตัณหาคือความอยากในบุญก็จะสลัดทิ้งไป เพราะ บุญก็ยังเป็นเหตุเป็นปัจจัยให้เกิดตายอยู่ในชาติภพต่างๆ อยู่นั่นเอง จึงเรียก สมูลัง ตัณหัง อัพภุยหะ เป็นผู้รื้อถอน ตัณหากับทั้งมูลรากให้หมดไปจากใจได้แล้ว ดังบาลีว่า ตณฺหาย ตรติ โอฆํ อาศัยตัณหาและละตัณหาในภายหลัง หมายถึงบุญกุศลที่หนุนส่ง แล้ว ละบุญกุศลในภายหลัง บุญกุศลเป็นกำลังส่งถึงมรรคผลนิพพานเท่านั้น นิพพาน ไม่มีบุญและบาปแต่อย่างใด

จากนี้ไปจะเกิดเป็น นิโรธญาณ ที่พูดกันง่ายๆ ก็ว่า นิโรธ ความดับทุกข์นั่นเอง คำว่า นิโรธ มีความหมายได้ ๒ อย่าง

- ๑. นิโรธ หมายถึง ทำให้แจ้ง
- ๒. นิโรธ หมายถึงความดับทุกข์

นิโรธหมายถึงทำให้แจ้งนั้นคือรู้เห็นในความเป็น จริงได้อย่างแจ่มแจ้งชัดเจน เห็นรากเหง้าของตัวที่ทำให้เกิด เป็นภพชาติด้วยทัสนญาณ อย่างเปิดเผยทีเดียว ดังบาลีว่า นตฺถิ โลเก รโห นาม ความลับไม่มีในโลก หมายถึงโลก ๓ คือ กามโลก รูปโลก อรูปโลก เป็นสถานที่โคจรพักแรมของ ตัณหามายาวนาน เป็นสถานที่หลบหลีกช่อนตัวอำพรางยากที่

จะเห็นตัวได้ แต่บัดนี้นิโรธคมินีปฏิปทาอันประกอบกับ ทัสนญาณได้เกิดขึ้นแล้ว ความลี้ลับปิดบังอำพรางตัวของ ตัณหาได้เปิดเผยขึ้นแล้ว ไม่มีที่ลี้ลับอื่นใดใน ๓ โลกนี้ให้ ตัณหาหลบซ่อนตัวอีกต่อไป เพราะนิโรธเข้าไปทำลาย ความมืดของอวิชชาได้แล้ว เพราะอวิชชาเป็นอุโมงค์ใหญ่ มืดมิดอย่างสนิททีเดียว เป็นที่หลบภัยให้แก่ศัตรูคือกิเลส ตัณหาน้อยใหญ่ได้ดีที่สุด จึงยากแก่สติปัญญาธรรมดา จะรู้เห็นได้

ตัณหาที่หลบช่อนอยู่ในบาป ตัณหาที่หลบช่อนอยู่ ในบุญ ตัณหาหลบช่อนตัวอยู่ในสมาธิความสงบ หลบช่อน ตัวอยู่ในรูปฌาน อรูปฌาน นิโรธญาณ ได้ทำลายให้สิ้นชาก ไปอย่างง่ายดาย ความสว่างกำจัดความมืดให้หมดไปได้ อย่างไร นิโรธก็กำจัดความมืดของอวิชชาให้หมดไปจาก ใจก็ฉันนั้น

ตัณหาความอยากเป็นเหตุเป็นปัจจัยให้ผลในทาง บาปอกุศลได้ ตัณหา ความอยากเป็นเหตุเป็นปัจจัยให้ เกิดเป็นผลในทางบุญกุศลได้ เพราะบาปและบุญมีความ เกี่ยวโยงซึ่งกันและกัน มีตัณหาความอยากเพียงตัวเดียว เป็นเหตุ เมื่อทำลายตัณหาคือความอยากให้สิ้นซากไป เพียงตัวเดียวเท่านั้น บุญและบาปก็หมดสภาพไปใน ขณะนั้น ทั้ง ๓ ภพจึงหมดสิทธิ์ที่จะได้ไปเกิด แก่ เจ็บ ตาย อีกต่อไป จึงเรียกว่า วิชชาอุทะปาทิ อาโลโก อุทะปาทิ นัตถิ โลเก รโห นามะ วิชชา มีความรู้แจ้งใน ๓ โลกธาตุนี้แล้ว จึงไม่มีความลับใดๆใน ๓ โลกนี้มาปิดบังอีกต่อไป นี้ เรียกว่า นิโรธ ความแจ้ง

นิโรธ หมายถึงความดับทุกข์และดับเหตุที่ให้เกิด เป็นทุกข์ ข้อสำคัญคือดับเหตุคือตัณหาความอยากนั่นเอง ตัณหานี้จะฝังตัวอยู่กับโมหะอวิชชา อย่างแนบเนียนละเอียด สุดทีเดียว จึงเรียกว่า มิจฉาทิฏฐิ ความเห็นผิดขั้นละเอียด เห็นว่าขันธ์ห้าเป็นอัตตาตัวตน จึงได้เกิดความหลง ความหลงผิดเกิดจากอวิชชา ความไม่รู้ ตัณหาความอยากที่ ฝังรากอยู่กับอวิชชาก็จะดับไปพร้อมกัน เพราะนิโรธญาณ ทัสนวิสุทธิ มีกระแสที่รุนแรงดับอัตตาดับตัณหาที่มีอยู่ใน ขันธ์ห้าให้หมดสิ้นไป กระแสไฟแห่งราคะ กระแสไฟแห่ง โทสะ กระแสไฟแห่งโมหะ ที่เป็นปัจจัยเชื่อมโยงอยู่ใน ขันธ์ห้าก็สลายตัวดับลงพร้อมกัน วิญญาณที่เป็นสื่อออก มาจากจิตโดยตรงได้ดับลงไม่มีอะไรเหลือ ไม่มีความรู้สึก ในรูปและนามว่ามีอัตตาตัวตนอีกต่อไป

เพราะตนไม่ใช่รูป รูปไม่ใช่ตน ตนไม่มีในรูป รูปไม่ มีในตน เวทนาไม่ใช่ตน ตนไม่ใช่เวทนา เวทนาไม่มีในตน ตนไม่มีอยู่ในเวทนา

สัญญาไม่ใช่ตน ตนไม่ใช่สัญญา สัญญาไม่มีในตน ตนไม่มีในสัญญา

สังขารไม่ใช่ตน ตนไม่ใช่สังขาร สังขารไม่มีในตน ตนไม่มีในสังขาร

วิญญาณไม่ใช่ตน ตนไม่ใช่วิญญาณ วิญญาณไม่มี ในตน ตนไม่มีในวิญญาณ

การดับไปในลักษณะนี้ เรียกว่า นิโรธความดับทุกข์ และดับทั้งเหตุที่ให้เกิดทุกข์ได้อย่างสนิทโดยสิ้นเชิง เมื่อวิญญาณดับเพียงอย่างเดียวเท่านั้น การรับรู้ในรูป ก็ดับไป การรับรู้ในเวทนาก็ดับไป การรับรู้ในสัญญา ก็ดับไป การรับรู้ในสังขารก็ดับไป การรับรู้ในอายตนะ จะไม่มีความรับรู้อะไรเลย เพราะวิญญาณได้ดับไปในทางตา วิญญาณได้ดับไปในทางหู วิญญาณได้ดับไปในทางลุ่น วิญญาณได้ดับไปในทางลุ่น วิญญาณได้ดับไปในทางกาย วิญญาณได้ดับไปในทางใจ ในขณะนั้น จะไม่มีความรู้สึกในรูปขันธ์และนามขันธ์แต่อย่างใด เพราะวิญญาณการรับรู้ไม่มีในสิ่งใด จึงไม่มีเหตุไม่มี ปัจจัยอะไรให้มีการรับรู้ได้

ในลักษณะนี้เหมือนกับความร้อนที่กำลังทำอาหารให้ สุกได้อย่างเต็มที่ จะไม่มีอาหารส่วนดิบๆ เหลือค้างไว้เลยแม้ แต่นิดเดียว นี้ฉันใด นิโรธญาณทัสนวิสุทธิ กำลังแผดเผา ให้กิเลสตัณหาอาสวะน้อยใหญ่ให้หมดไปจากธาตุรู้และ ขันธ์ห้าได้อย่างสมบูรณ์ก็ฉันนั้น ในธาตุรู้นี้จะไม่มีอาสวะ ขั้นละเอียดแอบแฝงอยู่เลย ถึงขันธ์ห้าจะมีอยู่ก็เป็นเพียง ขันธ์ห้าล้วนๆ ไม่มีอาสวะส่วนใดตกค้างอยู่ในขันธ์ห้าแต่ อย่างใด จึงเป็นปกติขันธ์ เป็นขันธ์ที่ไม่มีโทษภัยอะไร จึงเรียกว่าธรรมที่เป็นกลาง ไม่มีใครเป็นเจ้าของยึดครอง เป็นกรรมสิทธิ์อีกต่อไปแต่อย่างใด

ในช่วงนิโรธธรรมได้กำจัดให้อาสวะทั้งหลายให้ หมดไปจากธาตุรู้และขันธ์ห้านี้แล้ว จะมีธาตุรู้อันบริสุทธิ์ ปรากฏอยู่ รู้ก็สักว่ารู้ แต่รู้ไม่มีในสมมติใดๆ เพราะไม่มีสมมติ อะไรจะให้รู้ เป็นเพียงรู้เฉพาะรู้เท่านั้น รู้ไม่มีในความหมาย อะไร จะอธิบายฉายภาพให้ท่านได้รู้เห็นในธาตุรู้อันบริสุทธิ์ นี้ ให้ท่านรู้ตามไม่ได้ ถ้าเป็นเลขก็เป็นได้แค่ ๐ (ศูนย์) เท่านั้น ถ้าจะเขียน ๐ (ศูนย์) สักร้อย ๐ (ศูนย์) ก็ไม่มีคุณค่า อะไร ถ้ามีเลขอื่นอยู่ข้างหน้าแล้วเพิ่ม ๐ (ศูนย์) ต่อกันไป จึง จะมีความหมายและเป็นค่าขึ้นมาได้ นี้ฉันใด ธาตุรู้อันบริสุทธิ์ ก็ฉันนั้น เป็นรู้ที่เป็นเอกเทศ ไม่เกาะติดอยู่กับสิ่งใดๆ

เมื่อเป็นในลักษณะนี้สักระยะหนึ่ง ก็จะมีอาการรู้ตัว ขึ้นมานิดๆ **ในขณะนั้นเองจะมีความรู้หนึ่งเกิดขึ้น รู้ว่า** อาสวะจะสิ้นไปในขณะนี้ ที่เรียกกันตามบาลีว่า อาสวักขยญาณ ได้เกิดขึ้นแล้ว ในตำราแปลไว้ว่า อาสวักขยญาณ แปลว่า รู้จักทำให้ให้อาสวะได้สิ้นไป แต่ข้าพเจ้าก็จะให้ความเห็น อาสวักขยญาณ เพียงรู้ว่า อาสวะจะสิ้นไปในขณะนี้เท่านั้น เหตุผลก็เพราะไม่มีการทำอะไรที่จะให้หมดไปอีกแต่อย่างใด เพราะนิโรธได้ดับทุกข์และดับเหตุให้เกิดทุกข์หมดสิ้นไป ดังได้อธิบายมาแล้ว อาสวักขยญาณ เป็นเพียงรอรู้ผลที่ **จะบรรลุธรรมเป็นอรหัตผลเท่านั้น ไม่ได้ทำอะไร** เหมือน กับอาหารที่ถูกความร้อนของไฟทำให้อาหารสุกในหม้อทั้งหมด แล้วแต่ฝาหม้อยังปิดอยู่ เมื่อเปิดฝาหม้อออกมาดู ก็รู้ว่าอาหาร ในหม้อนั้นสุก เห็นตรงกันกับอาหารที่สุกอยู่แล้ว จะไม่มีการ กระทำใดๆให้อาหารสุกอีกต่อไป นี้ฉันใด อาสวักขยญาณ เป็นเพียงรู้ว่า อาสวะจะสิ้นไปในขณะนี้เท่านั้น เมื่อหาก ข้าพเจ้าแปลผิด ก็ขออภัยมาในที่นี้ด้วย

ในช่วงที่ อาสวักขยญาณ ได้เกิดขึ้นนี้เอง ความ กล้าหาญได้เกิดขึ้นเป็นอย่างมาก เหมือนจะทำลายภูเขา ทั้งลูกให้เรียบราบไปในชั่วพริบตา และเหมือนกับกาลเวลา วันเดือนปีไม่มีในขณะนั้น กลางวันและกลางคืนเหมือน กับไม่มีเช่นกัน จึงเป็นเอกรัตติง ราตรีเดียวตลอดเวลา



ความสว่างกำจัดความมืด ให้หมดไม่ได้ดง่างไร นิโรธก็กำจัดความมืดฯดงดวิธภ ให้หมดไม่จากใจก็ฉันนั้น

misos 010 Eng velstoria



อย่างนี้เองหนอ ที่พระพุทธเจ้าทรงตั้งปณิธานใน ครั้งพระองค์ประทับนั่งอยู่ใต้ร่มพระศรีมหาโพธิ์ พระองค์ ทรงอธิษฐานว่า ถ้าข้าพเจ้าไม่ได้ตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าใน ที่แห่งนี้ ข้าพเจ้าจะไม่ลุกออกจากที่นั่งนี้เป็นเด็ดขาด แม้ เนื้อหนังมังสา กระดูกเส้นเอ็น และอวัยวะทุกส่วน จะแตก สลายผุพังทับถมซึ่งแผ่นดินนี้ไปก็ตามที ข้าพเจ้าจะนั่ง อยู่ในที่แห่งนี้ตลอดไป คำอธิษฐานอย่างนี้ มิใช่เป็น เหตุให้พระองค์ได้ตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าแต่อย่างใด เป็น เพียงอธิษฐานสำทับลงไปตาม อาสวักขยญาณ ที่พระองค์ ทรงทราบว่า อาสวะจะสิ้นไปในขณะนี้เท่านั้น ในส่วนลึกจริงๆ พระองค์ทรงมีความมั่นพระทัยในการ ตรัสรู้ของพระองค์อยู่แล้ว อีกไม่กี่นาทีพระองค์ก็จะได้ตรัสรู้ เป็นพระพุทธเจ้าในขณะนี้อย่างแน่นอน ถ้าพระองค์ไม่ทรงมี อาสวักขยญาณ ไม่ทรงทราบว่าอาสวะจะสิ้นไป พระองค์จะทรง อธิษฐานทำไม ที่แห่งอื่นพระองค์ก็เคยประทับนั่งมาหลายที่แล้ว ทำไมพระองค์จึงไม่ทรงอธิษฐานอย่างนี้เล่า

ผู้จะได้บรรลุธรรมเป็นพระอรหันต์ ก็มีอาสวักขยญาณ รู้ว่าอาสวะจะสิ้นไปในขณะนี้เช่นกัน แต่ไม่ควรอธิษฐาน เพราะจะไปซ้ำรอยเลียนแบบของพระพุทธเจ้า จะอธิษฐาน หรือไม่อธิษฐานก็มีคุณค่าเท่ากัน ถึงอย่างไรก็จะได้บรรลุ ธรรมเป็นพระอรหันต์ในขณะนี้อย่างสมบูรณ์อยู่แล้ว จะอยู่ ในอิริยาบถไหนก็บรรลุธรรมได้เช่นกัน แม้พระอานนท์ ท่านอยู่ในท่ากึ่งนั่งกึ่งนอนก็ได้บรรลุเป็นพระอรหันต์ได้ อาสวักขยญาณจะเกิดขึ้นเฉพาะในการตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้า การตรัสรู้ของพระปัจเจกพุทธเจ้าและผู้จะได้บรรลุธรรม เป็นพระอรหันต์เท่านั้น

ในชั่วขณะ จริมกจิตเดียว การบรรลุธรรมเป็น พระอรหันต์ก็ปรากฏขึ้น ตั๊บ เดียวในชั่วพริบตานั้นเอง แล้วมี ญาณทัสนวิสุทธิเกิดขึ้น รู้เห็นในความบริสุทธิ์ เป็นวิสุทธิธรรม อย่างสมบูรณ์ วิมุตฺตสฺมิ์ วิมุตฺตมีติ ญาณํ โหติ ขีณา ชาติ วุสิต พุรหุมจริย์ กต์ กรณีย์ **เมื่อจิตได้หลุดพ้นไปใน** ขณะใด จะรู้ว่าได้หลุดพ้นแล้วในขณะนั้น และรู้ว่าเป็น พระขีณาสพ อันชาติที่ได้สิ้นสุดเป็นชาติสุดท้ายจบลงแล้ว พรหมจรรย์ได้อยู่จบแล้วอย่างสมบูรณ์ กิจที่จะทำไม่มี อีกแล้ว เพราะอาสวะได้หมดไปจากใจ ได้ทำสำเร็จอย่าง สมบูรณ์ จึงหมดภาระหมดหน้าที่การงานที่จะทำภายในใจ ไม่มีศัตรูคู่อริในหมู่กิเลสตัณหาแต่อย่างใด เมื่อผลของการ ปฏิบัติมีความสมบูรณ์อย่างเต็มที่แล้วอย่างนี้ จึงให้ชื่อว่า พุทโธ รู้ ตื่น เบิกบาน อย่างเต็มที่

พุทโธ จะเกิดขึ้นมิใช่จะนึกคำบริกรรมเพียงเป็น อารมณ์ของสมถะตามที่พูดกัน พุทโธ ตัวจริงจะต้องเกิดขึ้น เนื่องด้วยสติปัญญา เริ่มต้นจากสัมมาทิฏฐิ ความเห็นชอบ ประกอบด้วย ทัสนญาณ ทั้งสองนี้เป็นกำลังใหญ่ เป็นฐาน ที่สำคัญ ที่เป็นจุดเริ่มต้นให้พุทโธตัวจริงเกิดขึ้น อุบายวิธี ปฏิบัติอย่างไรได้อธิบายในจุดเริ่มต้นนี้มาแล้ว จนถึงพุทโธ ตัวจริงได้เบ่งบานบริสุทธิ์ได้อย่างสมบูรณ์

การปฏิบัติธรรมถ้าเริ่มต้นไม่ถูก การปฏิบัติต่อไปก็ ไม่ถูก ถึงท่านผู้นั้นได้สร้างบารมีมาพร้อมที่จะได้บรรลุธรรม เป็นพระอรหันต์ในชาตินี้ ก็หมดสิทธิ์หมดโอกาสไปอย่าง น่าเสียดาย หรือกุศลบารมีเคยได้บำเพ็ญมาไม่มากนัก มีความ เหมาะสมที่จะได้บรรลุธรรมเป็นพระโสดาบันในชาตินี้ได้ แต่ ก็ปฏิบัติแบบกระโดดข้ามขั้น ไปใช้อุบายวิธีการปฏิบัติใน ภูมิธรรมของพระอรหันต์ เป็นผู้มักใหญ่ใฝ่สูงเกินบารมีของ ตัวเอง แทนที่จะได้บรรลุธรรมเป็นพระโสดาบันในชาตินี้ ก็หมดโอกาสไปเช่นกัน ถ้าปฏิบัติอยู่ขอบเขตในภูมิธรรมของ พระโสดาบัน ในชาตินี้ก็จะได้บรรลุธรรมเป็นพระโสดาบันอย่าง แน่นอน เมื่อตั้งหลักในภูมิธรรมของพระโสดาบันได้แล้ว การปฏิบัติให้เป็นไปในภูมิธรรมระดับสูงมิใช่เป็นของยาก เพราะเป็นเส้นทางเดียวกัน ไม่มีทางอื่นสลับซับซ้อนให้หลง

ทางแต่อย่างใด จึงเป็นเอกมรรค มีเส้นทางเดียวเท่านั้น ที่ตรงต่อมรรคผลนิพพาน

ในยุคนี้สมัยนี้ ผู้ที่มีความเข้าใจว่า มรรคผลนิพพาน ได้หมดยุคหมดสมัยไปแล้วมีจำนวนมาก คิดเอาเองว่าในยุคนี้ ปฏิบัติแล้วก็บรรลุธรรมเป็นพระอริยเจ้า หรือบรรลุธรรมเป็น พระอรหันต์ไม่ได้ ผู้ที่ยังเชื่อว่าในยุคนี้การปฏิบัติให้ถึงซึ่ง มรรคผลนิพพาน ผู้ที่ได้บรรลุธรรมเป็นพระอรหันต์ยังมี อยู่มีจำนวนน้อยนิด จะนับเปอร์เซ็นต์เพียง 0.000 เปอร์เซ็นต์ก็ยังไม่ถึงอยู่นั่นเอง ผู้อ่านจะเชื่อหรือไม่ว่า พระอรหันต์ในยุคนี้ยังมีอยู่

ส่วนตัวข้าพเจ้าแล้วมีความเชื่ออย่างมั่นใจว่าใน ยุคนี้ยังมีพระอรหันต์อยู่เต็ม ๑๐๐ เปอร์เซ็นต์ ด้วยบาลี ว่า อรหนฺต อสุญฺโลโก เมื่อใดยังมีผู้ปฏิบัติที่ถูกต้องตาม คำสอนของพระพุทธเจ้าอยู่ ในเมื่อนั้นพระอรหันต์จะไม่ ขาดจากโลก ถึงจะมีน้อยก็ยังถือว่ามีอยู่นั่นเอง

ผู้ปฏิบัติต้องใช้เหตุผลของตัวเอง มาเป็นเครื่องตัดสิน ชี้ขาด อย่าเข้าข้างตัวเอง ถ้าเหตุผลนั้นขัดต่อหลักความจริง เหตุผลนั้นใช้ไม่ได้เลย ส่วนมากพวกเรา จะเชื่อตามครูอาจารย์ ที่เรามีความเคารพเชื่อถือเป็นหลัก **ถ้าเคารพเชื่อถือครูอาจารย์** ใด ครูอาจารย์นั้นจะพูดอะไรมาจะเชื่อว่าถูกต้องไปเสีย พังหมด ถ้าครูอาจารย์ท่านได้ศึกษามาดีมีความเข้าใจในธรรม ที่ถูกต้อง เราก็จะได้รับข้อมูลที่ถูกต้องตามครูอาจารย์นั้นไป ถ้าครูอาจารย์ศึกษาในธรรมมาไม่ดี ตีความหมายในหมวด ธรรมไม่ถูกต้อง นำมาสอนเรา เราก็จะได้รับข้อมูลที่ผิดๆ เมื่อนำไปปฏิบัติก็ผิดไปตามๆกัน

ฉะนั้น การศึกษาหาหมวดธรรมที่ถูกต้องจึงเป็นจุด เริ่มต้นที่สำคัญยิ่ง เหมือนส่งข้อมูลเข้าไปในคอมพิวเตอร์ ถ้า ส่งข้อมูลเข้าไปถูก พิมพ์ออกมาก็ถูก เมื่อส่งข้อมูลเข้าไปผิด พิมพ์ออกมาก็ถูก เมื่อส่งข้อมูลเข้าไปผิด พิมพ์ออกมาก็ผิด ถ้าส่งข้อมูลเข้าไปไม่รู้ว่าอะไรผิดอะไรถูก พิมพ์ออกมาก็อ่านไม่รู้เรื่องอยู่นั่นเอง นี้ฉันใดการส่งข้อมูล ในหมวดธรรมเข้าไปหาใจก็เป็นฉันนั้น ถ้าส่งข้อมูลในหมวด ธรรมเข้าไปหาใจผิดถูกอย่างไรก็ไม่รู้ การปฏิบัติก็มีแต่ความ ลังเลใจ การปฏิบัติไปก็เป็นธรรมปรามาส ลูบคลำแบบสุ่มเดา จะเอาหลักปฏิบัติที่ถูกต้องอย่างชัดเจนไม่ได้เลย ขอผู้ปฏิบัติ ทั้งหลาย อย่าทำตัวเป็นกลุ่มกาลามสูตร เชื่ออะไรขาดการ ครุ่นคิด ขาดเหตุผล จะเกิดเป็นความเชื่อที่งมงายไปไม่รู้ตัว

พระพุทธเจ้ามีพระญาณหยั่งการณ์ไกล เรียกว่า อนาคต่สญาณ พระองค์ทรงทราบว่า อนาคตต่อไปในข้างหน้า จะมีผู้แก้ไขคำสอนของพระพุทธเจ้าให้เพี้ยนไป ไม่เป็นไปใน หลักคำสอนเดิมที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสเอาไว้ การปฏิบัติในยุค นั้นจะมีความสับสน จึงยากที่จะได้บรรลุมรรคผลนิพพานได้ การแก้ไขเพิ่มเติมจะทำให้ตีความหมายคลาดเคลื่อนออกไป ใน กาลามสูตร ๑๐ ข้อเป็นพุทธพจน์ที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสเอาไว้ ๑ ใน ๑๐ ข้อ พระพุทธเจ้าตรัสไว้ว่า อย่าพึ่งเชื่อตามตำรา หรือคัมภีร์ ว่าถูกต้องไปเสียทั้งหมด ให้ใช้เหตุผลพิจารณา ให้ดีก่อนจึงตัดสินใจเชื่อในภายหลัง ถ้าดูเหตุการณ์ในยุค ปัจจุบันนี้แล้ว คนจะเชื่อในตำราและเชื่อตามครูอาจารย์ที่ เคารพนับถือมากที่สุด ก่อนจะเชื่อให้เป็น ศรัทธาญาณสัมปยุต ใช้ปัญญาพิจารณาให้ดีก่อนจึงตัดสินในเชื่อในภายหลัง



พุทโธ ตัวจริงจะต้องเกิดชื่น เนื่องด้วงสติฆ์ญญา เริ่มต้นจากสัมมาทิฏฐิ ความเห็นбอม ประกอมด้วง ทัสนญาณ

misos 078 Eng Viletaria



## บทส่งท้าย



ข้าพเจ้าได้อธิบายในแนวทางปฏิบัติในหนังสือพุทโธนี้ ขอให้ท่านทั้งหลายใช้ปัญญาพิจารณาอย่างมีเหตุมีผล ถ้ายังไม่ เข้าใจในจุดไหนข้าพเจ้าพร้อมที่จะให้ความกระจ่างได้ เพื่อให้ เกิดความเข้าใจในความหมายในอุบายนั้นๆ เช่น พุทโธ แปล ว่า รู้ ตื่น เบิกบาน อันเป็นผลเกิดขึ้นจากการปฏิบัติโดยตรง ฉะนั้นการปฏิบัติในจุดเริ่มต้น ต้องเอาความเห็นมาแยกออก เป็น ๒ อย่าง ใช้ปัญญาพิจารณาให้ถูกต้องตามความหมาย เมื่อมีความเห็นเป็นอย่างนี้แล้วประพฤติให้เป็นไปอย่างนี้ จะมีผลเกิดขึ้นเป็นอย่างนี้ แล้วประพฤติให้เป็นไปอย่างนี้ จะมีผลเกิดขึ้นเป็นอย่างไร ในความเห็นนั้นผิดหรือถูก อย่างไรเราก็จะได้รู้ ใช้ปัญญาพิจารณาแล้วเห็นว่าผิด เราก็จะ ละความเห็นผิดนั้นเสีย ถ้าใช้ปัญญาพิจารณาด้วยเหตุผล แล้วว่าถูก เราก็ควรประพฤติตามในความเห็นนั้นๆ เพื่อเป็น หลักเกณฑ์ในการปฏิบัติต่อไป

ความถูกต้องชอบธรรมนี้เองจึงเรียกว่า สัมมา ถ้าเอา ไปรวมกับทิฏฐิ จึงเรียกว่า สัมมาทิฏฐิ ความเห็นชอบ **ถ้าตั้ง** หลัก สัมมาทิฏฐิ ความเห็นชอบให้มั่นคงแล้ว มิจฉาทิฏฐิ



ความเห็นผิดจะไม่เกิดขึ้นแต่อย่างใด การปฏิบัติก็จะเป็น สัมมาปฏิบัติล้วนๆ ไม่มีความลังเลสงสัยสับสนวกวนไปมา แต่อย่างใด นี้เป็นวิธีแยกความเห็นผิดแยกความเห็นถูก ออกจากกัน ให้รู้เห็นชัดลงไปว่าความเห็นถูกเป็นอย่างนี้ ความเห็นผิดเป็นอย่างนั้น เมื่อปฏิบัติไปเราจะได้หลีกเลี่ยง ความเห็นผิดนั้นได้

ให้เราสังเกตอย่างมีเหตุมีผลว่า ในสมัยครั้งพุทธกาล ทำไมพระพุทธเจ้าทรงเอาหลัก สัมมาทิฏฐิ ปัญญาความ เห็นชอบมาเป็นหลักตั้งขึ้นก่อน ก็เพราะพระพุทธเจ้า ทรงทราบว่า ทุกคนมีความเป็นมิจฉาทิฏฐิ มีความเห็นผิดเป็น พื้นฐานมาก่อน จำเป็นต้องแก้ไขให้คนทั้งหลายได้ละมิจฉาทิฏฐิ ความเห็นผิดที่มีอยู่เดิมให้หมดไปจากใจ แล้วให้มาตั้ง ความเห็นให้เป็นสัมมาทิฏฐิ ปัญญาความเห็นชอบเสียใหม่

ในครั้งแรกที่พระพุทธเจ้าทรงวางหลักพระพุทธศาสนา
ไว้ในโลก ผู้ได้รับสนองฟังธรรมของพระพุทธเจ้าในกลุ่มแรก
คือ ปัญจวัคคีย์ทั้ง ๕ เริ่มจากสัมมาทิฏฐิ ปัญญาความเห็น
ชอบ และสัมมาสังกับโปใช้ปัญญาดำริพิจารณาให้เป็นไปใน
ความเห็นชอบนั้นต่อกันไป จะรู้ได้อย่างชัดเจนว่า พระพุทธเจ้า
พรงตั้งหลักปัญญาขึ้นมาก่อน เรียกว่าเปิดประตูปัญญา
ให้แก่ผู้รับฟัง ให้ผู้รับฟังได้เกิดความสำนึกในความ

เห็นผิดของตัวเอง และให้เขาเห็นทุกข์โทษภัยในความ เห็นผิดของเขาเอง ถ้ามีความเห็นที่เป็นมิจฉาทิฏฐิ ความ เห็นผิดอยู่ จะเป็นเหตุให้เกิดการทำผิด เป็นเหตุให้เกิด การพูดผิด เป็นเหตุให้เกิดการคิดผิด และหาเลี้ยงชีวิตผิด ต่อๆกันไป ฉะนั้น พระพุทธเจ้าจึงทรงแก้ไขความเห็นผิด เหล่านี้ให้หมดไปจากใจ

ในครั้งนั้นปัญจวัคคีย์ มี อัญญาโกณฑัญญะ ได้
กำจัดตัวมิจฉาทิฏฐิ ความเห็นผิดให้หมดไปจากใจเป็น
คนแรก จึงได้ตั้งอยู่ในสัมมาทิฏฐิ ปัญญาความเห็นชอบ
จึงได้บรรลุธรรมเป็นพระโสดาบันเป็นคนแรก จึงมี
พระสาวกคนแรกในโลก ในช่วงอัญญาโกณฑัญญะได้
บรรลุธรรมเป็นพระโสดาบันนั้นยังเป็นฆราวาส ศีลห้าก็ยังไม่รู้
อยู่นั่นเอง จากนั้นได้บรรลุธรรมเป็นพระโสดาบันต่อๆกันไป
จึงได้บวชเป็นพระภิกษุกลุ่มแรกของโลก พวกเราควรได้
ศึกษาประวัติของพระอริยเจ้าในครั้งพุทธกาลดูบ้าง เพื่อจะได้
เข้าใจว่าปัญญามาก่อนมีอุบายปฏิบัติอย่างไร

เรื่องของพระยสกุลบุตร และเพื่อน ๖๐ คน พ่อ แม่ของพระยสกุลบุตร ศีลห้ายังไม่รู้จักเลย แม้แต่วิธี ทำสมาธิก็ยังไม่รู้ ความสงบก็ยังไม่เข้าใจ ทำไมจึงมีปัญญา เข้าใจในหมวดธรรม ได้บรรลุเป็นพระโสดาบันได้เล่า หรือ กลุ่มภัทหวัคคีย์ ๓๐ คนที่ตามหาหญิงที่ลักเอาสิ่งของไป ได้ ฟังธรรมจากพระพุทธเจ้าได้บรรลุเป็นพระอริยเจ้าไป หรือ ชฏิล ๓ พี่น้อง พร้อมด้วยบริวาร ๑,๐๐๐ คน ฟังธรรมจาก พระพุทธเจ้าแล้วได้บรรลูเป็นพระอรหันต์ไป หรือประวัติ ของผู้ได้บรรลุธรรมเป็นพระอริยเจ้าในสมัยครั้งพุทธกาล มีทั้งพระและฆราวาสหลายแสนท่าน แต่ละท่านเริ่มจาก ปัญญาความเห็นชอบทั้งนั้น ถ้ายังไม่เชื่อขอให้ท่านได้ไป อ่านในพระสูตร มีเรื่องของผู้ที่ได้บรรลุธรรมเป็นพระอริยเจ้า มากมาย ทุกท่านเริ่มจากปัญญาความเห็นชอบทั้งนั้น ผู้สอน การปฏิบัติควรได้อ่านประวัติของพระอริยเจ้าให้เข้าใจ จึง มาตั้งตัวเป็นครูสอนคนอื่นต่อไป ไม่ควรที่จะเอาวิธีปฏิบัติ ของพวกดาบสฤๅษีมาสอนกันให้มากนัก จะทำให้ผู้ปฏิบัติ ตามเกิดความไขว้เขว ผิดแนวทางเดิมที่พระพุทธเจ้าได้ ตรัสไว้ดีแล้ว ไม่ควรที่จะแก้ไขเพิ่มเติมในคำสอนของ พระพุทธเจ้าให้เพี้ยนไป

เช่น สัมมาทิฏฐิ ปัญญาความเห็นชอบ สัมมา สังกัปโป การดำริพิจารณาด้วยปัญญาให้ถูกกับหลัก ความเป็นจริง นี่คือหลักปัญญาต้องมาก่อน เอาหลักปัญญา นี้แหละไปศึกษาในหมวดศีล จะเป็นศีล ๕ ศีล ๘ หรือ ศีล ๒๒๗ ก็ใช้ปัญญาศึกษาทั้งนั้น จะรักษาศีลข้อไหน ก็ใช้ปัญญาศึกษาในศีลข้อนั้นให้เข้าใจ การรักษาศีลก็มี ปัญญารักษาให้ดี มิฉะนั้นศีลจะขาดหรือเศร้าหมองไปโดย ไม่รู้ตัว

จะทำสมาธิ ก็ใช้ปัญญานี้แหละไปศึกษาในวิธี
ทำสมาธิ วิธีทำสมาธิทำอย่างไรมีขั้นตอนอย่างไร อย่างไรจึง
เรียกว่า สัมมาสมาธิ อย่างไรเป็นมิจฉาสมาธิ เพราะศีล สมาธิ
เป็นหลักปริยัติ ผู้ปฏิบัติต้องใช้ปัญญาศึกษาให้เข้าใจ แม้หมวด
ธรรมะอื่นๆ ที่จะนำมาปฏิบัติก็ต้องใช้ปัญญาศึกษาธรรมะ
หมวดนั้นให้เข้าใจเช่นกัน ไม่เช่นนั้นจะเกิดความเข้าใจผิด
ในหมวดธรรม จะเป็นมิจฉาปฏิบัติต่อไปโดยไม่รู้ตัว เสียเวลา
ไปไม่ได้ดีอะไร

พระพุทธเจ้าทรงเป็นผู้รู้ดีรู้ชอบในจุดเริ่มต้น จึงได้วาง หลักปัญญาเป็นจุดยืนเอาไว้ ถ้าตั้งหลักปัญญาให้เป็นสัมมาทิฏฐิ ความเห็นชอบไว้ดีแล้ว การรักษาศีลก็ไม่ยาก ไม่มีการลูบคลำ ในศีลว่าขาดหรือไม่ขาด เพราะมีปัญญารักษาศีลอยู่แล้ว การ ทำสมาธิก็มิใช่เป็นสิ่งที่ยาก เพราะมีปัญญารอบรู้ในวิธีทำสมาธิ ให้เป็นสัมมาสมาธิที่ถูกต้องได้

ฉะนั้น ปัญญาความเห็นชอบ จึงเป็นจุดเริ่มต้นที่ สำคัญยิ่ง ถ้าไม่มีความรอบรู้ในทางปัญญา การปฏิบัติก็จะ ไม่มีความก้าวหน้าแต่อย่างใด และไม่เป็นไปในมรรค ผลนิพพานได้เลย เหมือนคนตาบอดพายเรืออยู่ในสระ จะมี ความขยันหมั่นพายเท่าไร เรือก็จะพาวนไปเวียนมาในที่แห่ง เดียว ทั้งที่ช่องทางออกจากสระเปิดกว้างอยู่แล้ว แต่คนตาบอด หาทางออกไม่พบ นี้ฉันใด ใจไม่มีปัญญาจึงเรียกว่า ใจบอด เมื่อตาใจคือปัญญาได้บอดไป การปฏิบัติธรรมจะมีการ ลูบคลำตลอดไป ก็ฉันนั้น ในที่สุดก็เกิดความเห็นผิด แต่ มาคิดว่าตัวเองเห็นถูก จึงยากที่จะแก้ไขได้ ก็ต้องปล่อยไป ให้เป็นตัวใครตัวมัน นั้นคือ ใจจะเป็น ตะโมตะมะ ไม่มีปัญญา แฝงอยู่ในใจบ้างเลย ในที่สุดก็มีแต่ความรู้ที่ได้ศึกษามาจาก ตำราเท่านั้น

ขอให้ผู้ปฏิบัติได้ฝึกปัญญาให้เป็นของตัวเองให้ได้
เมื่อมีปัญหาอะไรเกิดขึ้นเราจะได้ใช้ปัญญาเราเอง
แก้ปัญหาของเราเองให้หมดไปทันต่อเหตุการณ์ ปัญญา
ในตัวเรามีอยู่แล้ว แต่เอาไปใช้ในทางโลกเสียหมด เราเอง
หวนกลับเอาปัญญาที่มีอยู่มาฝึกคิดพิจารณาในทางธรรมไว้บ้าง
คิดบ่อยๆ พิจารณาบ่อยๆ ใจก็จะค่อยมีแสงสว่างทางปัญญา
ขึ้นมาได้

ทัสนญาณและญาณทัสนะ มีความหมายในจุด เดียวกัน ทัสนญาณ หมายถึง เห็นก่อนรู้ ญาณทัสนะ หมายถึงรู้ก่อนเห็น ถ้าเห็นแล้วต้องรู้ ถ้ารู้แล้วก็ต้องเห็น

ด้ามีความเห็นที่เป็นมิจฉาทิฏฐิ ความเห็นผิดอยู่ จะเป็นเหตุให้เกิดการทำผิด เป็นเหตุให้เกิดการพูดผิด เป็นเหตุให้เกิดการคิดผิด และหาเลี้ย่งชีวิตผิดต่อๆกันไป

roteo 078 Emp Viletaria



จึงเรียกว่า ญาณเกิดขึ้นอย่างสมบูรณ์ ถ้าเห็นแต่ไม่รู้ หรือรู้อยู่แต่ไม่เห็น นี้คือญาณเกิดขึ้นไม่สมบูรณ์ การ ปฏิบัติจะมีโอกาสผิดได้ง่ายทีเดียว ถ้าญาณทั้งสองนี้มีความ สัมพันธ์กัน ใช้ปัญญาพิจารณาโยนิโสมนสิการในสัจธรรม ใด จะเกิดความแยบคายหายสงสัยในสัจธรรมนั้น ญาณ นี้จะเกิดขึ้นเนื่องจากปัญญาที่มีเหตุผล อันประกอบด้วย สัมมาทิฏฐิ ความเห็นชอบ เป็นความเห็นที่เป็นไปใน หลัก อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา มีเหตุผลเป็นองค์ประกอบในการ ตัดสินใจให้ถูกต้อง ถ้าหากคิดพิจารณาในธรรมไปตามตำรา ถึงจะพิจารณาในธรรมได้อย่างถูกต้องอยู่ก็ตาม ทัสนญาณนี้ จะไม่เกิดขึ้นแต่อย่างใด

มคุคามคุคญาณฺ เป็นญาณที่รู้เห็นแนวที่ถูกต้องใน
การปฏิบัติด้วยตนเอง เรามีนิสัยปัญญาวิมุติหรือเรามีนิสัย
เจโตวิมุติ จะรู้ตัวเองได้อย่างชัดเจน จะเลือกปฏิบัติให้ถูก
กับนิสัยตัวเองได้อย่างถูกต้อง พร้อมทั้งรู้อุบายวิธีในการ
ปฏิบัติให้ถูกกับนิสัยของตัวเอง ในสมัยครั้งพุทธกาล ผู้มี
นิสัยปัญญาวิมุติได้บรรลุธรรมเป็นพระอริยเจ้ามีจำนวนมาก ใน
ยุคนี้ผู้มีนิสัยปัญญาวิมุติก็มีจำนวนมากเช่นกัน แต่ปฏิบัติให้
บรรลุธรรมเป็นพระอริยเจ้าได้ยาก เพราะไม่มีปัญญาหาอุบาย
ในหมวดธรรม มาปฏิบัติให้ถูกกับนิสัยตัวเองได้ เช่นตัวเอง

เป็นนิสัยปัญญาวิมุติ แต่ไปปฏิบัติในวิธีเจโตวิมุติ สวนทางกับ นิสัยเดิมของตัวเอง จึงยากที่จะเข้ากระแสแห่งมรรคผลนิพพาน ได้ หรืออาจจะเข้าไม่ได้เลย

วิปัสสนา หมายถึง การเจริญปัญญาที่มีความละเอียด อ่อนมากขึ้น มีความรู้เห็นในสัจธรรมที่เป็นจริงได้อย่าง ชัดเจน จะเป็นรูปขันธ์และนามขันธ์มีความเกิดขึ้นด้วย เหตุปัจจัยอะไร และมีความดับไปด้วยเหตุปัจจัยอย่างไร การใช้ปัญญาพิจารณาจะเกิดความแยบคายหายสงสัยไปได้ ในขณะนั้น แล้วเกิดญาณซ้อนขึ้นมาอีกญาณหนึ่งเรียกว่า ปัญญาญาณ

การพิจารณาในธาตุสี่ให้เป็นไปในอสุภะความ
สกปรกโสโครก เน่าเปื่อยไปในทุกส่วนของร่างกาย ไม่มี
ส่วนใดจะหอมหวนชวนชม เหมือนใจได้มาอาศัยซากศพอยู่
จะไปไหนมาไหนก็เหมือนกับซากศพเคลื่อนที่ จึงได้เกิด
นิพพิทาญาณ มีความเบื่อหน่ายในรูปร่างกายเกิดขึ้น
ผู้ที่ได้บรรลุธรรมเป็นพระอนาคามีก็เกิดขึ้นในช่วงนี้ จะรู้
ตัวได้ทันทีว่าได้บรรลุธรรมเป็นพระอนาคามีแล้ว ไม่ต้อง
ไปถามใคร และไม่ต้องไปรับคำพยากรณ์จากใครๆ จึงเรียก
ว่า ปัจจัตตัง รู้ได้เฉพาะตัว ไม่มีการตีความ ไม่ต้องมีใครๆ
ต้องมาสอบอารมณ์ ไม่มีการเปรียบเทียบเอาปริยัติมาตัดสิน

แต่อย่างใด เพราะรู้แก่ใจตัวเองแล้วว่า ตัวเองได้บรรลุธรรม เป็นพระอนาคามีแล้ว หรือจะเอาตำรามาเปรียบเทียบก็มี คุณค่าเท่ากัน เหมือนกันกับรับประทานอาหาร จะรู้ชื่อของ อาหาร หรือไม่รู้ชื่อของอาหาร เมื่อได้รับประทานแล้วก็มีความ อิ่มเท่ากัน นี้ฉันใด ผู้ที่ได้บรรลุธรรมเป็นพระอนาคามีแล้ว จะเอาปริยัติมาเทียบหรือไม่เอามาเทียบ คุณธรรมอันเป็นของ จริง ก็ย่อมเป็นของจริงตลอดไป ในภูมิธรรมขั้นพระอนาคามี นี้ เรื่องราคะ โทสะ จะละได้อย่างเด็ดขาด ไม่มีความ กำเริบทางใจแต่อย่างใด

วิปัสสนาญาณ เป็นญาณที่มีความละเอียดอ่อน แหลมลึกเฉียบคมมาก ญาณนี้เกิดขึ้นเมื่อไร จะไม่มีการ เสื่อมไปในท่ามกลาง เป็นญาณที่เกิดขึ้นเพื่อทำลายกิเลส ตัณหาให้หมดไปจากใจโดยเฉพาะ เป็นญาณที่รอบรู้ ครอบโลกธาตุนี้ทั้งหมด รอบรู้ในเหตุปัจจัยที่พาให้มาเกิด ในชาติปัจจุบัน รอบรู้ในเหตุปัจจัยที่จะเป็นไปในชาติ อนาคต เหตุปัจจัยคือตัณหานี้เองจึงเป็นหัวหน้าทีมพาให้ เกิดตายในภพทั้งสาม เมื่อตัดกระแสแห่งความอยากออก จากใจได้แล้ว กามภพ รูปภพ อรูปภพ ก็ปิดฉากลง หนัง ที่ฉายเรื่องการเกิดตายในภพน้อยใหญ่ มีตัณหาเป็นผู้สร้าง เรื่องขึ้นมา แล้วส่งให้สังขารการปรุงแต่งในสมมุติโลก

ทั้งหลาย วิปัสสนาญาณก็เข้าทำลายกองถ่าย พร้อมทั้ง อุปกรณ์การถ่ายทำทั้งหมดให้สิ้นซากไป ธาตุสี่ขันธ์ห้า เคยเป็นสถานที่ให้สังขารมาฉายหนังก็ปิดฉากลงทันที บาปบุญน้อยใหญ่ที่เคยเป็นไปในภพทั้ง ๓ ก็หมดภาระกัน ในชาตินี้ บุญบารมีทั้งหมดที่เคยบำเพ็ญมาก็เป็นกำลัง ส่งให้ถึงซึ่งจุดหมายปลายทางคือพระนิพพานเท่านั้น ดังบาลี ว่า ตณฺหาย ตรติ โอฆ์ อาศัยตัณหา และละตัณหาใน ภายหลัง บุญบารมีทั้งหมดที่เป็นกำลังที่สำคัญ ก็ได้นำส่ง เพื่อให้ถึงซึ่งพระนิพพานก็ได้หมดภาระกันเพียงเท่านี้ บุญกุศลบารมีจะติดตามไปพระนิพพานอีกไม่มี เมื่อท่าน ทั้งหลายได้อ่านถึงจุดนี้ อย่าไปคิดอะไรและมีความสงสัยอะไร เมื่อท่านภาวนาปฏิบัติมาถึงจุดนี้แล้วท่านจะรู้เอง พึ่งไปวิจารณ์อะไรให้เสียเวลา ถ้าสงสัยข้าพเจ้าก็พร้อม จะอธิบายให้ฟัง



คิดม่องๆ พิจารณาม่องๆ ใจก็จะค่องมีแสงสอ่างทางมัญญาขึ้นมาได้

mitos orden veletina

นิโรธ ความดับทุกข์ มีผู้ปฏิบัติเป็นจำนวนมากตีความ หมายไม่ตรงต่อความจริง เช่นพูดว่าต้องทำสมาธิให้จิตมีความ สงบ หรือเข้าฌานสมาบัติได้แล้ว ก็เป็นนิโรธความดับทุกข์ได้ ที่จริงวิธีทำสมาธิให้จิตมีความสงบ หรือเข้าอยู่ในฌาน ไม่ใช่ เป็นวิธีที่ดับทุกข์ได้แต่อย่างใด เป็นเพียงเข้าไปหลบทุกข็อยู่ ในชั่วขณะหนึ่งเท่านั้น วิธีอย่างนี้พระพุทธเจ้าเคยทรงทำมาก่อน แล้ว จะดับทุกข์และดับเหตุให้เกิดทุกข์ไม่ได้เลย นิโรธในความ หมายของพระพุทธเจ้าอย่างแท้จริงนั้น ให้อ่านนิโรธความ ้ดับทุกข์ที่ได้อธิบายผ่านมาแล้ว **นิโรธความดับทุกข์และดับ** เหตุให้เกิดทุกข์นี้ จะเกิดขึ้นเฉพาะผู้จะได้บรรลุธรรมเป็น พระอรหันต์เท่านั้น มิใช่ว่าจะเอามาพูดกันจำเจได้ทั่วไป แต่ ผู้ได้ศึกษามาน้อย ไม่เข้าใจในความหมายที่ถูกต้อง จึงเอาความ สงบของสมาธิมาตีความหมายว่านิโรธ เพราะสมาธิความสงบ หรือเข้าฌานนั้น เรียกว่า ฌานสมาบัติ ๘ มิใช่เป็นนิโรธความ ดับทุกข์แต่อย่างใด หรืออาจจะพูดไปเพื่อให้คนอื่นเห็นความ สำคัญแก่ตัวเองว่าเป็นผู้ภาวนาได้ในระดับสูงก็เป็นได้

อาสวักขยญาณ ดังที่ได้อธิบายมาแล้ว ขอให้ผู้ปฏิบัติ หรือผู้อ่านทั้งหลายอย่าพึ่งวิจารณ์ในขณะนี้และไม่ควรปฏิเสธ ว่าพระอรหันต์ได้หมดยุคหมดสมัยไปแล้ว จริงอยู่ที่มีใน พระไตรปิฏก อธิบายเอาไว้ว่าในยุคนี้หมดจากพระอรหันต์ ไปแล้ว นี้เป็นเพียงตำรา ในพุทธพจน์ที่พระพุทธเจ้าได้ ตรัสไว้ในกาลามสูตร ๑๐ ข้อ มีข้อหนึ่งพระพุทธเจ้าตรัส ไว้ว่า อย่าพึ่งเชื่อตามตำราหรือคัมภีร์ ฉะนั้นที่ว่าหมดยุค หมดสมัยของพระอรหันต์นั้น คำนี้จะไม่เกิดขึ้นถ้าพระอรหันต์ ได้เรียบเรียงพระไตรปิฏก ความเห็นส่วนตัวแล้ว คงเป็น ปุถุชนเรียบเรียงแน่นอน คนเรามักเชื่อในคำบาลี ประโยค ธรรมหมวดไหนมีบาลีประกอบจะดูเหมือนว่าเป็นจริงถูกต้อง ไปเสียทั้งหมด ให้เราสังเกตดูว่า พระภิกษุที่ศึกษาธรรม บาลีแตกฉาน ท่านก็มีความรู้ความสามารถ ผูกคำบาลีประกอบ กับประโยคอะไรก็ได้ เช่นคำถวายทานต่างๆ ก็ผูกบาลีประกอบ กันมากมาย หรือคำสวดมนต์หลายสูตรก็ผูกบาลีประกอบ ประโยคให้กลมกลืนคล้องจองกันได้มิใช่หรือ

ขอผู้ปฏิบัติทั้งหลายอย่าไปสงสัยในเรื่องนี้ ข้าพเจ้า มีความมั่นใจว่าในยุคนี้ยังมีพระอรหันต์อยู่เต็ม ๑๐๐ เปอร์เซ็นต์ พระอริยเจ้าระดับต่ำลงมาก็มีอยู่มากพอควร ฉะนั้นผู้ปฏิบัติจงตั้งหลักให้ดี เพราะยุคนี้มีการปฏิบัติหลาย รูปแบบอยู่มาก จึงยากที่จะเลือกเอาแนวทางที่ถูกต้องตรง ต่อมรรคผลนิพพานได้ แต่ก็ไม่เหลือวิสัย ถ้าเราได้ศึกษา ประวัติเรื่องของพระอริยเจ้าในอดีต หรือปฏิบัติให้เป็นไปใน มรรค ๘ แม้สติปัฏฐาน ๔ อิทธิบาท ๔ ในโพธิปักขิยธรรม

ทั้งหมด ก็เป็นส่วนปลีกย่อยออกมาจากมรรคมืองค์ ๘ นี้ ทั้งนั้น เพราะสัมมาทิฏฐิ ปัญญาความเห็นชอบ คลุมไว้ ทั้งหมดแล้ว ดังพระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้ว่า บรรดารอยเท้าสัตว์ ทั้งหลายย่อมรวมลงในรอยเท้าช้างแห่งเดียว นี้ฉันใด ธรรม ทั้งหลาย ที่ตถาคตได้ตรัสไว้แล้ว ย่อมรวมอยู่ในสัมมาทิฏฐิ ความเห็นชอบ ให้เกิดความมั่นคงแล้ว จะปฏิบัติในหมวดธรรมสติปัฏฐาน ๔ หรือหมวดธรรมอื่นๆ ก็จะถูกต้อง เป็นไปในมรรคผล นิพพานได้ทั้งหมด

สัมมาทีฏฐิ ความเห็นชอบนี้ เป็นหลักใหญ่ใน พระพุทธศาสนา พระพุทธเจ้าทุกๆพระองค์ที่ผ่านมาในอดีต การวางรากฐานพระพุทธศาสนาไว้ในโลกนี้ ทุกๆพระองค์ทรง วางหลักจากสัมมาทีฏฐิความเห็นชอบนี้ทั้งนั้น พระพุทธเจ้า ของพวกเราองค์ปัจจุบันนี้ พระองค์ทรงวางรากฐานพระพุทธศาสนาด้วยสัมมาทีฏฐิ ความเห็นชอบ ให้เป็นไปตาม พุทธประเพณีที่เป็นมาในอดีต แม้พระศรีอาริยเมตไตรย์ จะมาทรงวางหลักพระพุทธศาสนาให้ประชาชนในยุคนั้นได้ ปฏิบัติกัน ก็จะวางหลักสัมมาทิฏฐิ ความเห็นชอบ เหมือนกัน พระพุทธเจ้าทุกๆพระองค์ที่จะมาตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้า การวางรากฐานพระพุทธศาสนา ก็เริ่มต้นจากสัมมาทิฏฐิ ความเห็นชอบนี้ก่อนทั้งนั้น

ฉะนั้นการได้บรรลุธรรมเป็นพระอริยเจ้าของ พุทธบริษัท จึงเป็นไปในทิศทางเดียวกัน ผู้ได้บรรลุธรรม เป็นพระโสดาบัน เป็นพระสกิทาคามี เป็นพระอนาคามี ผู้ที่ได้บรรลุธรรมในระดับไหน คุณธรรมนั้นจะเหมือนกัน ทั้งหมด ผู้ได้บรรลุธรรมเป็นพระอรหันต์ก็มีความบริสุทธิ์ หมดจดจากกิเลสตัณหา เข้าสู่พระนิพพานในที่แห่ง เดียวกัน นิพพาน แปลว่า ความดับอันสนิทจากเชื้อที่จะ ให้เกิดในภพชาติต่างๆ ให้หมดไปจากใจ

ในยุคปัจจุบัน ถึงจะอยู่ในช่วงบั้นปลายของพระพุทธ ศาสนา ก็ไม่ถือว่าเป็นสิ่งที่สำคัญอะไร สิ่งที่สำคัญนั้นคือ การ วางทิศทางในอุบายให้เป็นไปตามแนวทางเดิมของพระพุทธเจ้า ที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้แล้วอย่างถูกต้องชอบธรรม เป็นจุดเริ่ม ต้นที่พระองค์ทรงวางหลักพระพุทธศาสนาไว้ในโลกครั้งแรก นั่นคือ สัมมาทิฏฐิ ความเห็นชอบ ถ้าผู้ปฏิบัติได้ตั้งหลัก ให้เป็นไปในแนวเดิมของพระพุทธเจ้าแล้ว การปฏิบัติก็จะเป็น ไปตามแนวทางของพระพุทธเจ้าอย่างถูกต้อง การได้บรรลุ มรรคผลนิพพาน ก็จะเป็นไปในมรรคผลเหมือนพระอริยเจ้า ทั้งหลาย ถ้าบารมีเราพร้อมแล้ว ในชาตินี้ก็จะได้บรรลุธรรม เป็นพระอริยเจ้าได้เลย ถึงจะไม่ได้บรรลุธรรมในระดับสูง ในชาตินี้ให้เป็นผู้เข้ากระแสแห่งพระนิพพานได้ นั่นคือ การ

บรรลุธรรมเป็นพระอริยะขั้นพระโสดาบัน เพื่อตั้งหลักเพื่อ ก้าวขึ้นสู่ในภูมิธรรมระดับสูงต่อไป

ฉะนั้นสัมมาทิฏฐิ ความเห็นชอบ จึงเป็นจุดเริ่มต้นที่ สำคัญยิ่ง ให้ผู้ปฏิบัติทั้งหลายจงศึกษาให้เข้าใจ ไม่เช่นนั้นจะผิด แนวทางเดิมของพระพุทธเจ้าไปโดยไม่รู้ตัว ถ้าผิดในจุด เริ่มต้นก็ผิดต่อๆกันไป ถ้าถูกในจุดเริ่มต้น ก็จะถูกต่อๆกัน ไปเช่นกัน

ฉะนั้นขอให้ผู้ปฏิบัติทั้งหลาย เมื่อท่านได้อ่านหนังสือ เล่มนี้แล้ว หากมีความสงสัยเป็นประการใด ข้าพเจ้าก็พร้อม ที่จะอธิบายเพิ่มเติม เพราะบางประโยค บางสำนวนได้อธิบาย ไว้ไม่มากนัก ก็เพราะกลัวว่า หนังสือเล่มนี้จะมีความหนา เกินไป จึงใช้ข้อความประโยคสั้นๆเท่านั้น

ขอให้ท่านผู้อ่านทั้งหลายมีสติปัญญา อ่านหนังสือ นี้ให้เข้าใจ เมื่อนำไปปฏิบัติ ขอให้มีปัญญาญาณ รู้แจ้ง เห็นจริงในสัจธรรม หากบารมีท่านพร้อมแล้ว ในชาตินี้ ขอให้ท่านมีดวงตาเห็นธรรมได้บรรลุในมรรคผลนิพพาน ที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้โดยชอบธรรมด้วยเทอญ







เลือกปฏิบัติให้ถูกกับนิสังตัวเอง พร้อมทั้งรู้อุมางอิธีในการปฏิบัติ ให้ถูกกับนิสังฯองตัวเอง

misos orden Julitaria

### 🥟 ประวัติหลวงพ่อทูล ชิปฺปปณฺโณ 📀



หลวงพ่อทูล ขิปฺปปญฺโญ
เกิดเมื่อวันที่ ๒๐ พฤษภาคม พ.ศ.
๒๔๗๘ ท่านได้อุปสมบทเมื่อวันที่
๒๗ กรกฎาคม พ.ศ. ๒๕๐๔ ขณะอายุ
ย่างเข้า ๒๗ ปี ที่วัดโพธิสมภรณ์
จังหวัดอุดรธานี มีพระธรรมเจดีย์
(จูม พนฺธุโล) เป็นพระอุปัชฌาย์

ช่วงแรกที่ออกปฏิบัติภาวนานั้น ท่านได้จาริกบำเพ็ญ สมณธรรมไปยังสถานที่สัปปายะหลายแห่ง ได้เข้าถวายตัว เป็นศิษย์ของหลวงปู่ขาว อนาลโย วัดถ้ำกลองเพล จังหวัด หนองบัวลำภู ท่านมีความตั้งใจและมุ่งมั่นในการปฏิบัติธรรม จนสามารถรู้แจ้งเห็นจริงในสัจธรรมตามคำสอนของพระพุทธเจ้า ได้ หลังจากท่านได้บำเพ็ญกิจส่วนตนเสร็จแล้ว จึงได้อุทิศ ชีวิตที่เหลืออยู่ทุ่มเทให้แก่การเผยแผ่พระพุทธศาสนา

ในปี พ.ศ. ๒๕๒๘ ท่านได้สร้างวัดป่าบ้านค้อ จังหวัด อุดรธานี ซึ่งมีเสนาสนะที่เหมาะต่อการอยู่อาศัยปฏิบัติธรรม สำหรับทั้งบรรพชิตและฆราวาส มีเสนาสนะป่าเหมาะแก่การ ปลีกวิเวก ปัจจุบัน มหาเถรสมาคมประกาศให้วัดป่าบ้านค้อ เป็นสำนักปฏิบัติธรรมประจำจังหวัดอุดรธานี (ธ) แห่งที่ ๒ หลวงพ่อทูลได้เขียนหนังสือธรรมภาคปฏิบัติกว่า ๒๐ เล่ม ในปี พ.ศ. ๒๕๓๓ ท่านจึงได้รับการยกย่องเชิดชูเกียรติว่า เป็น ผู้ทำคุณประโยชน์ต่อพระพุทธศาสนา ได้รับพระราชทานรางวัล เสาเสมาธรรมจักร สาขาการแต่งหนังสือทางพระพุทธศาสนา ท่านได้เมตตาออกแสดงธรรมตามที่ต่างๆ และได้มีการจัดทำ สื่อธรรมะหลากหลายรูปแบบ ผลงานของท่านเป็นที่รู้จักอย่าง แพร่หลาย ทั้งในประเทศไทยและในต่างประเทศ

ด้านสาธารณสงเคราะห์ ท่านได้ส่งเสริมกิจการของ หน่วยงานภาครัฐและเอกชน ได้บำเพ็ญประโยชน์ช่วยเหลือ สังคมมากมาย



หลวงพ่อทูลเป็นอัจฉริยบุคคล สร้างพุทธสถานไว้ให้ ลูกหลานได้กราบไหว้ ตั้งแต่ออกแบบควบคุมการก่อสร้าง พระมหาธาตุเจดีย์ อาคารอบรมธรรมสภา แกะสลัก พระพุทธรูปไม้ตะเคียนทอง ๔ ปาง สร้างพิพิธภัณฑ์สำหรับ เก็บอัฐิธาตุ บริชาร แสดงประวัติและผลงานของท่าน ได้ สร้างวัดและศูนย์ปฏิบัติธรรมหลายแห่ง ทั้งในประเทศและ ต่างประเทศ

จากการที่หลวงพ่อทูลได้สร้างคุณความดีและประโยชน์ ให้ประเทศชาติและพระศาสนาเป็นอย่างมาก ดังนั้นในวันที่ ๑๒ สิงหาคม ๒๕๔๗ ท่านจึงได้รับพระราชทานสมณศักดิ์ เป็นพระราชาคณะ นามว่า พระปัญญาพิศาลเถร

หลวงพ่อทูล ขิปฺปปญฺโณ ได้ละสังขารด้วยอาการสงบ เมื่อวันที่ ๑๑ พฤศจิกายน ๒๕๕๑ ณ วัดป่าบ้านค้อ จังหวัด อุดรธานี รวมสิริอายุได้ ๗๓ ปี ๔๘ พรรษา และได้รับ พระราชทานเพลิงสรีระสังขาร เมื่อวันที่ ๑ กุมภาพันธ์ ๒๕๕๒ อัฐิธาตุของหลวงพ่อทูลได้แปรสภาพเป็นพระธาตุ เป็นเครื่อง ประกาศคุณธรรมที่บริสุทธิ์ เป็นพระอริยบุคคลอีกท่านหนึ่ง ที่ปฏิบัติดีปฏิบัติชอบสมดังความมุ่งมั่นตามที่ท่านได้ตั้งสัจจะ ในครั้งออกบวชว่า "ขอมอบกายและถวายชีวิตเพื่อบูชาคุณ พระพุทธเจ้า พระธรรมเจ้า และพระสงฆ์เจ้า จะทำประโยชน์ ตนและประโยชน์ท่านให้ถึงพร้อมด้วยความไม่ประมาท"



# พลงานหนังสือธรรมะ 🧼 พระอาจารย์ทูล ชิปฺปปญฺโญ

- ๑. พ.ศ. ๒๕๒๕ แนวทางปฏิบัติภาวนา
- ๒. พ.ศ. ๒๕๒๗ ทวนกระแส
- ๓. พ.ศ. ๒๕๒๘ ตัดกระแส
- ๔. พ.ศ. ๒๕๒๙ ข้ามกระแส
- ๕. พ.ศ. ๒๕๓๐ คู่มือชาวพุทธ
- ๖. พ.ศ. ๒๕๓๑ พ้นกระแสโลก
- ๗. พ.ศ. ๒๕๓๒ พบกระแสธรรม
- ส. พ.ศ. ๒๕๓๕ อัตโนประวัติ

(ฉบับสมบูรณ์ พ.ศ. ๒๕๔๗)

- ๙. พ.ศ. ๒๕๓๗ สัมมาทิฏจิ เล่ม ๑
- ๑๐. พ.ศ. ๒๕๓๘ สัมมาทิฏจิ เล่ม ๒
- ๑๑. พ.ศ. ๒๕๓๙ พุทธทำนาย
- ๑๒. พ.ศ. ๒๕๔๐ สัมมาทิฏฐิ เล่ม ๓
- ๑๓. พ.ศ. ๒๕๔๑ เหตุให้เกิดทุกข์
- ๑๔. พ.ศ. ๒๕๔๑ ปัญญาอบรมใจ
- oč. พ.ศ. ๒๕๔๒ ปัญญา ๓
- ๑๖. พ.ศ. ๒๕๔๔ พุทโธ
- ๑๗. พ.ศ. ๒๕๔๕ สัมมาศรัทธา

# พทโธ

๑๘. พ.ศ. ๒๕๔๗ กาลามสูตร

๑๙. พ.ศ. ๒๕๔๘ สัปปุริสธรรม

๒๐. พ.ศ. ๒๕๕๐ ภัยธรรมชาติ

๒๑. พ.ศ. ๒๕๕๐ เปลี่ยนความเห็น

๒๒. พ.ศ. ๒๕๕๑ จุดประกายปัญญา



# พลงานหนังสือธรรมะ ที่ได้รับการแปลเป็นภาษาอังกฤษ

- Beyond the Stream of the World
   แปลจาก พันกระแสโลก
- ๒. Entering the Stream of Dhamma แปลจาก **พบกระแสธรรม**
- ๓. Cutting off the Stream แปลจาก **ตัดกระแส**
- ๔. Going Against the Streamแปลจาก ทวนกระแส
- ๕. Buddha's 16 Propheciesแปลจาก พุทธทำนาย
- Buddho
   แปลจาก พุทโธ
- ๗. Line of Practice for Mental Development แปลจาก **แนวทางปฏิบัติภาวนา**
- ๘. Paradigm Shift แปลจาก **เปลี่ยนความเห็น**
- ๑๐. Spark : Igniting the Flame of Wisdom แปลจาก **จุดประกายแห่งปัญญา**



### ుండి วัดและศูนย์ปฏิบัติธรรมในต่างประเทศ 🔊 🜭

วัดซานฟรานธัมมาราม (สหรัฐอเมริกา) โทร. 1-415-753-0857 KPY Redwood Valley (สหรัฐอเมริกา) โทร. 1-707-485-0833 วัดนิวยอร์คธัมมาราม (สหรัฐอเมริกา) โทร. 1-718-335-3409 วัดฮ่องกงธัมมาราม (ฮ่องกง)

โทร 852-2475-1686







soundcloud.com/watpabankoh รวมธรรมเทศนาสอนใจ







วัดป่าบ้านค้อ Watpabankoh



วัดป่าบ้านค้อ รวมธรรมะ WatpabankohDhamma



ร่วมเป็นเจ้าภาพพิมพ์หนังสือและสื่อกรรมะของ หลวงพ่อทูล ขิปุปปญฺโณ (พระปัญญาพิศาลเถร) เชิญร่วมบริจาคได้ที่

บัญชีกองทุนมรดกธรรมหลวงพ่อทูล (วัดป่าบ้านค้อ) ธนาคารกรุงไทย สาขาบ้านผือ บัญชื่ออมทรัพย์ เลขที่บัญชี ๔๓๑-๐-๓๕๖๔๔-๓

