



มอ*อร*ุงมอ*อ* ไม่ไม่รอ*อ* เพราะตามอ*อ*รุงกัม

ritariotens upolin

วัดป่าบ้านล้อ ๓.เชื่อน้ำ อ.บ้านผือ า.อุดธธานี





17772/2015 2010 - Juliana

วัดป่าบ้านด้อ ต.เขือน้ำ อ.บ้านผือ จ.อุดรธานี กาลามสูตร ISBN 978-616-382-208-6

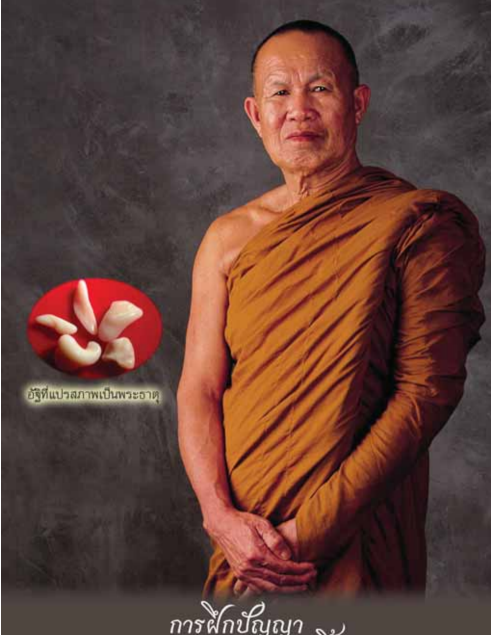
ประพันธ์เมื่อ ปี พ.ศ. ๒๕๔๗ ฉบับปรับปรุงรูปเล่มใหม่แต่คงเนื้อหาเดิม กุมภาพันธ์ ๒๕๕๘ วัตถุประสงค์ เพื่อน้อมบูชาคุณหลวงพ่อทูล ขิปฺปปณฺโฌ ในวาระครบ ๘๐ ปี ชาตกาลของหลวงพ่อ ๒๐ พฤษภาคม ๒๔๗๘

พิมพ์ครั้งที่ ๑ กุมภาพันธ์ ๒๕๕๘ จำนวนพิมพ์ ๓,๐๐๐ เล่ม

ผู้จัดพิมพ์ คณะศิษย์หลวงพ่อทูล ขิปฺปปญโณ

ขอสงวนสิทธิ์ในการคัดลอกหรือพิมพ์ซ้ำเนื้อหาในหนังสือเล่มนี้ กรุณาติดต่อ วัดป่าบ้านค้อ ต.เขือน้ำ อ.บ้านผือ จ.อุดรธานี ๔๑๑๖๐ โทร. ๐๔๒-๒๕๐-๗๓๐ ถึง ๒, ๐๘๙-๔๑๖-๗๘๒๕, ๐๘๕-๔๕๓-๓๒๔๕ อีเมล watpabankoh@gmail.com www.watpabankoh.com

ทำอาร์ตเวิร์คและพิมพ์ที่ หอรัตนชัยการพิมพ์ ๓๓/๒๘ ชอยเพชรบุรี ๕ ถนนเพชรบุรี เขตราชเทวี กรุงเทพฯ ๑๐๔๐๐ โทรศัพท์ ๐๘๐-๒๐๑-๒๒๗๗, ๐๘๑-๔๐๘-๑๕๗๘ email: horatanachai@gmail.com



การฝึกปัญญา อย่าเอาตามตำราและอย่าทิ้งตำรา หรือวางอักุร โนนติจ

#### คำปรารภ

หนังสือ**กาลามสูตร**ที่ท่านจะได้อ่านต่อไปในขณะนี้ ข้าพเจ้าเห็นว่ามีความสำคัญเป็นอย่างยิ่ง เพราะเป็นพุทธพจน์ ที่พระพุทธองค์ตรัสไว้ในสมัยที่พระพุทธองค์ยังทรง มีพระชนม์ชีพอยู่ ในครั้งนั้นพระพุทธเจ้าได้ทรงแสดงธรรม โปรดกลุ่มกาลามชน เพราะชนกลุ่มกาลามชนนี้มีความเชื่อถือ ไปตามความเข้าใจของตนเอง พากันเชื่อโดยไม่มีเหตุผลมา รองรับในความผิดถูกเอาไว้ พระพุทธเจ้าจึงได้เสด็จไปโปรด เพื่อให้เขาเหล่านั้น ได้เปลี่ยนความเชื่อถือ ในเหตุผลที่ถูกต้อง นี้เป็นสาเหตุที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสในเรื่องกาลามสูตรเอาไว้ เพราะทุกยุคทุกสมัย ความเข้าใจในหมุ่มนุษย์ย่อมมีความเชื่อ ตามความเห็นของตัวเอง ความเชื่อนี้จะมีอยู่ในหมู่มนุษย์ ตลอดไป ในเหตุการณ์เรื่องความเชื่อนี้เอง พระพุทธเจ้าจึง ให้พุทธบริษัททั้งหลายได้ศึกษา เฉพาะความเชื่อถือในทาง พระพุทธศาสนา ในครั้งพุทธกาล ก็ยังมีคนเชื่อถือในลักษณะ นื้อยู่แล้ว แม้ชาวพุทธในยุคปัจจุบันก็มีความเชื่อในลักษณะ นี้เช่นกัน จะพากันเชื่อในทางผิดหรือเชื่อในทางถูกต้อง

พระพุทธองค์ได้ตรัสเรื่องกาลามสูตรเอาไว้ ข้าพเจ้า เพียงได้อธิบายขยายข้อความออกไป เพื่อให้ผู้อ่านได้เกิด ความเข้าใจง่ายขึ้น และชี้แนะในเรื่องความเชื่อที่ผิดๆ ให้เกิดความชัดเจน ตามที่ข้าพเจ้าได้อธิบายในหนังสือเล่มนี้

भर्तिका १ वर्ष कार्य प्रतिकार

(พระอาจารย์ทูล ขีปุปปญโญ)

### สารบัญ

| CHOOLS                                                | หน้า       |
|-------------------------------------------------------|------------|
| กาลามสูตร                                             | ឲ្យ        |
| เรื่องกาลามสูตร ๑๐ ข้อ                                |            |
| ๑. อย่าได้เชื่อเพียงสักว่าได้ฟังตามๆกันมา             | ബ്ല        |
| ๒. อย่าได้เชื่อเพียงสักว่าเป็นของเก่า                 | ල්         |
| ที่เคยทำสืบต่อๆกันมา                                  |            |
| m. อย่าได้เชื่อเพียงสักว่ากิตติศัพท์อันเป็นข่าวลือ    | <b>මී</b>  |
| ๔. อย่าได้เชื่อเพียงสักว่าอ้างมาจากตำราหรือคัมภีร์    | <u>අ</u> ද |
| ๕. อย่าได้เชื่อเพียงสักว่า ตรรก                       | ๗๑         |
| คิดคำนวณด้วยการสุ่มเดาเอา                             |            |
| ๖. อย่าได้เชื่อเพียงสักว่าคาดคะเนไป                   | ๗๗         |
| ตามเหตุผลของปรัชญาเพียงอย่างเดียว                     |            |
| ๗. อย่าได้เชื่อเพียงสักว่าตรึกตามอาการ                | ಡಡ         |
| ๘. อย่าได้เชื่อเพียงสักว่าชอบใจ                       | ಜಜ         |
| ที่เข้ากันได้กับทิฏฐิของเรา                           |            |
| ๙. อย่าได้เชื่อเพียงสักว่าผู้พูดเป็นที่น่าเชื่อถือได้ | ଙ୍କୁ       |
| ๑๐. อย่าได้เชื่อเพียงสักว่าสมณะนั้นเคยเป็นครูของเรา   | <b>909</b> |
| อภินิหารมี ๓ อย่าง                                    | ഠെബ്       |



มีตวามเชื่อมันในเหตุผล จะพันจากดวามขมขาย มีตวามเชื่อใช้ เหตุผล จะเกิดดวามสับสนตลอดใช



# 17772/2015



#### กาลามสูตร



หนังสือกาลามสูตรนี้ เป็นพุทธพจน์ที่พระพุทธเจ้าได้ ตรัสไว้แล้วอย่างชัดเจน พระพุทธเจ้าทรงมีพระญาณหยั่งรู้ เห็นว่า ในช่วงปลายพระพุทธศาสนา จะมีพุทธบริษัท ในยุคนั้นทำการแก้ไขเพิ่มเติม พระธรรมคำสอนของเรา จะเกิดความวิบัติ การตีความในพระธรรมวินัยจะไม่ตรง ตามหลักความเป็นจริง ถึงจะมีคำอ้างอิงอยู่ว่า นี้เป็นคำสอน ของพระพุทธเจ้าอยู่ก็ตาม นั้นเป็นความอ้างเพื่อให้คนทั้งหลาย เข้าใจผิด คิดว่าเป็นพระธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้า ที่ถูกต้อง

ถึงจะมีคำสอนของพระพุทธเจ้าอยู่ แต่ผู้ตีความในคำสอนของพระพุทธเจ้าก็จะแทรกแซงความเห็นส่วนตัว แฝงเข้าไปมากมายทีเดียว แล้วนำไปเผยแผ่แก่กลุ่มชาวพุทธ ด้วยกันเป็นอย่างมาก ในยุคสมัยนั้นถึงจะมีอาจารย์ผู้ทรง คุณธรรมอยู่ก็มีจำนวนน้อย จะเอาพระธรรมคำสอนของ พระพุทธเจ้าที่ถูกต้อง ออกไปเผยแผ่ในที่ต่างๆ เพื่อให้ พุทธบริษัททั้งหลาย ได้รับข้อมูลในหมวดธรรมที่เป็นจริง ก็ไม่ ทั่วถึงแก่ชาวพุทธทั้งหลายได้ เพราะพุทธบริษัทส่วนใหญ่

ยังเชื่อถือฝังใจในคำสอนของครูอาจารย์ตัวเองว่าถูกต้องแล้ว ถ้าครูอาจารย์สอนถูกก็โชคดีไป ถ้าครูอาจารย์สอนผิด เราก็ผิดเช่นกัน

อยากให้ชาวพุทธทั้งหลายได้อ่านประวัติผู้ที่ได้บรรลุ ธรรมในสมัยครั้งพุทธกาลดูบ้าง ในสมัยครั้งนั้นมีผู้บรรลุธรรม เป็นพระอริยเจ้าเป็นจำนวนมาก การปฏิบัติใช้เวลาไม่นานนัก ก็เกิดความรู้แจ้งเห็นจริงในหลักสัจธรรมได้ ในยุคนั้น ยังไม่มีหนังสือธรรมะอ่าน การศึกษาธรรมก็เพียงจำเอา จากการฟังธรรมได้เป็นบางข้อ แล้วนำมาปฏิบัติจนได้ บรรลุธรรมเป็นพระอริยเจ้า

ฉะนั้นขอให้พวกเราได้สังเกตดู ผู้ปฏิบัติธรรมในยุคนี้ บ้าง จะรู้ความแตกต่างกับสมัยครั้งพุทธกาลเป็นอย่างมาก ทีเดียว ในยุคสมัยครั้งพุทธกาล ท่านเหล่านั้นรู้ธรรมเห็นธรรม ด้วยสติปัญญาของตัวเอง ไม่ได้คิดว่าปฏิบัติอย่างนี้ผิดหรือถูก แต่อย่างใด เมื่อมีผู้ให้อุบายในการปฏิบัติ ก็ตั้งใจปฏิบัติใน ธรรมตามวิธีนั้นต่อเนื่องกันไป จึงเป็นผู้รู้ธรรมเห็นธรรมได้ง่าย อีกเรื่องหนึ่ง ท่านเหล่านั้นได้ฟังธรรมจากองค์ใหนมา ก็ไม่ได้ นำมาเถียงกันว่าผิดหรือถูก เพราะหมวดธรรมที่ฟังมาจาก หลายๆ องค์ เป็นเรื่องเดียวกัน

มีการเริ่มต้นจาก สัมมาทิฏฐิ ความเห็นชอบตามหลัก ความเป็นจริงในสัจธรรมเหมือนกันนี้เองจึงทำให้คนในยุคนั้น ปฏิบัติบรรลุธรรมได้ง่าย ไม่มีความลังเลสงสัยในหมวดธรรม มีแต่ตั้งใจพิจารณาให้เกิดความรู้จริงเห็นจริง ด้วยสติปัญญา ของแต่ละท่านเท่านั้น

เหตุดังนี้เองพระพุทธองค์จึงตรัสเป็นหมวดธรรม เอาไว้ หมวดธรรมนี้มีต้นเหตุเกิดขึ้นจากชาวกาลามชน คนกลุ่มนี้มีความเชื่อที่ขาดเหตุผล ที่เรียกว่าศรัทธาวิปยุต เชื่อ ในสิ่งใดไม่ได้คิดพิจารณาหาเหตุผล จึงกลายเป็นคนเชื่องมงาย ไปโดยไม่รู้ตัว ไม่ได้คิดว่าความเชื่ออย่างนี้มีความผิดหรือถูก

นี้เองพระพุทธองค์ได้ตรัสเป็นพุทธพจน์ เพื่อเป็นอุบาย สอนพุทธบริษัทในครั้งสมัยพุทธกาล ทำให้คนในยุคนั้นเปลี่ยน นิสัยเดิม ที่เป็นมิจฉาทิฏฐิ มีความเห็นที่ผิด มาเป็นสัมมาทิฏฐิ ความเห็นชอบ เมื่อท่านเหล่านั้นได้ฟังธรรมจากพระพุทธเจ้า แล้ว ใช้ปัญญาพิจารณาจนเข้าใจในเหตุและผล จนรู้เห็นว่า อะไรผิด อะไรถูก สิ่งที่ควรเชื่อ สิ่งที่ไม่ควรเชื่อ ท่านเหล่านั้น จึงได้กลับใจ ไม่เอาตามความเห็นผิดความเชื่อผิดอีกต่อไป มีความตั้งใจหาอุบายมาปฏิบัติธรรมให้ต่อเนื่อง ท่านเหล่านั้น ก็ได้สำเร็จบรรลุธรรม เป็นพระอริยเจ้าในชั่วเวลาไม่นานนัก ขอให้พวกเราควรเอาอย่างตามท่านเหล่านั้นบ้าง

ธรรมหมวดนี้ชื่อว่า กาลามสูตร มี ๑๐ ข้อ ด้วยกัน ฉะนั้นพวกเราที่เป็นพุทธบริษัทที่มีความฝักใฝ่ในธรรมต้อง การความรู้จริงเห็นจริงในสัจธรรมทั้งหลาย เราต้องอ่าน หนังสือเรื่องกาลามสูตรนี้หลายๆครั้ง แล้วน้อมเข้ามาหา ตัวเองว่า ในใจเรามีความเห็นผิด มีความเชื่อผิดในสิ่งใด บ้าง เพื่อที่จะได้แก้ไขปรับปรุงในความเห็นของใจ ให้เป็น ไปในทิศทางที่ถูกต้องตามคำสอนของพระพุทธเจ้า เราจะฝึก ใจไม่ให้เกิดความเชื่อที่งมงายอีกต่อไป

ในหนังสือกาลามสูตรตามหลักตำราเดิม นักปราชญ์ ยุคก่อน ท่านได้อธิบายไว้ไม่มากนัก จึงยากที่จะเข้าใจพอจะ นำมาเป็นอุบายในการปฏิบัติตามได้ ข้าพเจ้าจึงได้ขยายข้อความ ออกไปเพื่อให้ทุกคนอ่านแล้วต้องเข้าใจในความหมายได้ง่ายขึ้น เพื่อให้เกิดความเชื่อถือในสิ่งต่างๆได้อย่างถูกต้อง

ก่อนท่านจะได้อ่านเรื่องกาลามสูตร ข้าพเจ้าขอทำความ เข้าใจกับท่านเอาไว้ว่า ในยุคสมัยนี้ มีชาวพุทธเป็นจำนวนมาก ที่ตีความหมายในคำสอนของพระพุทธเจ้ายังไม่ชัดเจน ถึงจะมีความเชื่อในพระพุทธเจ้า มีความเชื่อในพระธรรม และมีความเชื่อในหมู่พระสงฆ์อยู่ก็ตาม ส่วนมากจะเอาศรัทธา ความเชื่อเป็นหลักยึดมั่นเท่านั้นโดยไม่ได้ใช้สติปัญญาพิจารณา ให้เข้าใจในเหตุผล เช่นประวัติของพระพุทธเจ้า พวกเราควร จะได้ศึกษาในขั้นตอนของพระองค์ดูบ้าง

ในช่วงที่พระองค์เป็นสิทธัตถะราชกุมาร และได้เสด็จ ออกผนวช ในช่วงนั้นพระองค์ได้ปฏิบัติธรรมอยู่กับดาบส ทั้งสอง ในเรื่องการทำสมาธิที่พระองค์ทรงเห็นว่าไม่ใช่ทางที่ จะบรรลุธรรมได้จึงได้ลาดาบสทั้งสองหนีไป ในช่วงที่พระองค์ ได้ปฏิบัติบำเพ็ญทุกรกิริยาที่ดงคะสิริ และช่วงที่พระองค์ทรง รับข้าวมธุปายาสของนางสุชาดา

ในช่วงที่พระองค์ทรงลอยถาดทองคำนี้ จึงเป็นช่วงที่ สำคัญยิ่ง ขอให้ท่านผู้อ่านจงทำความเข้าใจให้ดี พิจารณาตาม เหตุผล ที่ข้าพเจ้าจะได้อธิบายพอสังเขปเอาไว้ หากท่านมีความ สงสัยในจุดใดที่ข้าพเจ้าได้อธิบายไป ท่านจะถามเพิ่มเติม ข้าพเจ้าก็พร้อมที่จะให้ความกระจ่าง เพื่อให้ท่านได้เข้าใจใน เหตุผลชัดเจนมากขึ้น

ในช่วงนี้พระองค์ยังทรงเป็นพระโพธิสัตว์ ยังเป็น พระปุถุชน ในสมมติเรียกว่า พระสิทธัตถะภิกขุ ยังไม่ได้ทรง บรรลุธรรมตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าแต่อย่างใด ในช่วงที่สำคัญนี้ หมายถึงพระองค์จะเกิดความเห็นเป็นสัมมาทิฏฐิ ความเห็นชอบ สัมมาสังกัปโป การดำริพิจารณาในทางปัญญาที่ถูกต้อง ให้เราตั้งใจอ่านให้ดีในช่วงนี้ เพราะเป็นครั้งแรกที่พระองค์ได้ ใช้ปัญญา พระองค์ผนวชมานานถึงห้าปีกว่า พระองค์ไม่เคย ได้คิดพิจารณาทางปัญญาเลย ในช่วงลอยถาดทองคำ

จึงเป็นจุดเริ่มต้นที่พระองค์จะทรงใช้ปัญญา เพราะได้อุบาย ในการคิดจากถาดทองคำนั้นเอง

ก่อนที่พระองค์จะทรงปล่อยถาดทองคำออกจาก พระหัตถ์ พระองค์ได้อธิษฐานว่า ถ้าข้าพเจ้าจะได้ตรัสรู้เป็น พระพุทธเจ้าในชาตินี้จริง ขอให้ถาดทองคำลอยทวนกระแส น้ำขึ้นไป พอทรงอธิษฐานเสร็จก็วางพระหัตถ์ ถาดทองคำ ก็ลอยทวนกระแสน้ำขึ้นไปในขณะนั้นทันที

ในช่วงนี้เอง พระองค์ก็ได้ทรงดำริพิจารณาใน ถาดทองคำ เพื่อเป็นอุบายในการใช้ปัญญาเป็นครั้งแรก พระองค์ จึงโอปนยิโก ทรงน้อมเอาถาดทองคำที่ลอยทวนกระแสน้ำนั้น มาเป็นอุบายในการคิดพิจารณาว่า ถ้าถาดทองคำลอย ทวนกระแสน้ำ จะทำให้ถึงฝั่งถึงต้นทางแม่น้ำนี้อย่างแน่นอน ถ้าถาดทองคำลอยไปตามกระแสน้ำ ถาดทองคำจะไปตกอยู่ที่ ตรงไหน จึงได้เข้าใจว่า ถาดทองคำจะต้องไหลลงสู่มหาสมุทร สุดสาคร วนเวียนไปมาในมหาสมุทรหาที่สิ้นสุดไม่ได้เลย แล้วทรงน้อมเอาถาดทองคำเข้ามาเทียบกับใจว่า ถ้าฝึกใจให้ ลอยทวนกระแสแห่งความอยาก คือตัณหานี้ได้ จะเป็นเหตุ เป็นปัจจัยให้ได้ตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าอย่างแน่นอน ถ้าใจลอยไปตามกระแสแห่งความอยากคือตัณหาเมื่อใด ใจก็จะได้มาเกิดในภพน้อยภพใหญ่ไม่มีที่สิ้นสุดได้



ด้าใจจองไปตามกระแศ แห่งความองากคือตัณหาเมื่อใด ใจก็จะได้มาเกิดในภพน้องภพใหญ่ ไม่มีที่สิ้นสุด

misos orden Julitaria



พระองค์จึงได้หวนคิดถึงเมื่อครั้งที่พระองค์เป็น พราวาส ที่ได้ทอดพระเนตรเห็น คนแก่ คนเจ็บ คนตาย ว่ามาจากความเกิด พระองค์ทรงพิจารณาต่อไปว่า ความเกิด เนื่องจากเหตุอันใด พระองค์ไม่ทรงทราบว่ามีสิ่งใดทำให้คน มาเกิดในโลกนี้ แต่บัดนี้พระองค์ได้ทรงทราบแล้วว่า ความ เกิดมาจากเหตุคือตัณหา ถ้าดับตัณหาได้แล้ว ความเกิดเป็น ภพชาติต่างๆ ก็ไม่มี ถ้าความเกิดไม่มี ความแก่ ความเจ็บ ความตาย จะมีมาจากที่ไหน ความเห็นความเข้าใจอย่างนี้นี่เอง จึงเรียกว่าปัญญาของพระองค์ได้เกิดขึ้นแล้ว ที่เรียกว่า สัมมาทิฏฐิ ปัญญาความเห็นชอบ สัมมาสังกับโป การดำริ พิจารณามีความถูกต้องตามหลักสัจธรรม ที่เรียกว่ารู้จริง เห็นจริงตามความเป็นจริง

ผู้อ่านทั้งหลาย ในลักษณะอย่างนี้เองจึงเรียกว่าปัญญา ได้เกิดขึ้นในพระองค์แล้ว เป็นปัญญาที่รอบรู้ในสัจธรรม นานาประการ ปัญญาญาณของพระองค์รู้เห็นได้อย่างชัดเจน ในช่วงนี้ ญาณทัสสนะ ได้เกิดขึ้นแล้ว รู้ชัดว่า นี้เป็นแนวทาง ที่จะได้ตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าอย่างแน่นอน

พระองค์จึงได้ประกาศขึ้นภายในใจว่า อุบายวิธี ปฏิบัติที่จะตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้านั้น เราได้รู้เห็นแล้ว ด้วยตนเอง ไม่มีใครๆเป็นครูอาจารย์ให้แก่เราแต่อย่างใด ในช่วงนี้พระองค์ทรงมีปัญญาหยั่งรู้สัจธรรมอย่างอื่นอีกเป็น จำนวนมาก ถ้าข้าพเจ้านำมาอธิบายให้หมดสิ้น จะเป็นหนังสือ เล่มใหญ่เกินไป เพื่อให้ท่านได้ศึกษาประวัติของพระพุทธเจ้า พอสังเขปเอาไว้ มีหลายช่วงที่เราจะได้รู้ในหนังสือเล่มนี้ จะมี ชื่อว่าหนังสือกาลามสูตร เราก็จะได้อ่านในตอนต่อไป

ในช่วงนี้เราจะได้รู้ได้เข้าใจ ในการตรัสรู้ของ พระพุทธเจ้า เราจะได้รู้วิธีการของพระองค์ว่า พระองค์ตรัสรู้ ในลักษณะใด ในความเพียรของพระองค์ที่มีความสมบูรณ์แล้ว ด้วย สติ สมาธิ ปัญญา ทำให้กิเลสตัณหาอาสวะน้อยใหญ่ ได้คลายออกจากใจของพระองค์ได้แล้ว พระองค์จึงได้ ข้ามแม่น้ำเนรัญชรามาอีกฝั่งหนึ่ง เพื่อตรัสรู้ ณ โคนต้น พระศรีมหาโพธิ์ในครั้งนี้

ในช่วงนี้พระองค์ได้รับหญ้าคาแปดกำมือ จาก โสตถิยพราหมณ์ไปปูลาดเพื่อประทับนั่งใต้ร่มพระศรีมหาโพธิ์ ในขณะนี้นี่เอง อาสวักขยญาณได้เกิดขึ้น พระองค์รู้ว่า อาสวะจะสิ้นไปในขณะนี้ พระองค์จึงทรงอธิษฐานว่า ถ้าข้าพเจ้าไม่ได้ตรัสรู้ในที่แห่งนี้ ข้าพเจ้าจะไม่ลุกหนีจาก ที่แห่งนี้อย่างเด็ดขาด แม้เนื้อหนังอวัยวะส่วนต่างๆใน ร่างกายจะเหี่ยวแห้งผุพังไปก็ตามที่ ข้าพเจ้าจะนั่งอยู่ในที่ แห่งนี้ตลอดไป จนกว่าชีวิตจะหาไม่ ให้เราสังเกตให้ดีในจุดนี้

มีหลายคนได้ถกเถียงกันอยู่เสมอว่า พระองค์ได้ตรัสรู้เป็น พระพุทธเจ้าด้วยคำอธิษฐาน

ข้าพเจ้าขอตัดสินในเรื่องนี้ได้เลยว่า พระองค์ไม่ได้ ตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าด้วยคำอธิษฐานแต่อย่างใด ในขณะนั้นอาสวักขยญาณได้เกิดขึ้นกับพระองค์แล้ว พระองค์ ก็ทรงทราบว่าอาสวะจะสิ้นไปอยู่แล้ว ในช่วงนั้น พระองค์ จะทรงอธิษฐานหรือไม่ทรงอธิษฐานก็ไม่มีความสำคัญอะไร หรือพระองค์จะอยู่ในอิริยาบถใดๆ ก็จะได้ตรัสรู้เป็น พระพุทธเจ้าอยู่แล้วในขณะนั้น ให้เราพิจารณาในเหตุผล ว่าพระองค์เคยนั่งหลายแห่งหลายที่ที่ผ่านมา ทำไมพระองค์ จึงไม่ทรงอธิษฐานอย่างนี้เล่า ให้พวกเราพิจารณาให้ดี

อาสวักขยญาณ จะเกิดขึ้นแก่บุคคลสามจำพวก

- ๑. ผู้จะตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้า
- ๒. ผู้จะตรัสรู้เป็นพระปัจเจกพุทธเจ้า
- ๓. ผู้จะได้บรรลุธรรมเป็นพระอรหันตสาวก

อาสวักขยญาณจะไม่เกิดขึ้นกับผู้บรรลุธรรมขึ้น พระอนาคามี ขั้นพระสกิทาคามี ขั้นพระโสดาบันแต่อย่างใด หรือแม้แต่พระธาตุ ที่เรียกว่าพระบรมสารีริกธาตุ หรือ พระอรหันตธาตุก็ดี ก็จะมีเฉพาะผู้สิ้นอาสวะเท่านั้น เช่น พระพุทธเจ้า พระปัจเจกพุทธเจ้า พระอรหันตสาวกของ

พระพุทธเจ้าเท่านั้น พระธาตุจะไม่มีในภูมิธรรมของ พระอนาคามี พระสกิทาคามีและพระโสดาบันแต่อย่างใด

หากมีคำถามว่าผู้บรรลุธรรมเป็นพระอริยเจ้าจะรู้ตัว หรือไม่ ตอบ รู้ตัว ๑๐๐% ใครบรรลุธรรมในขั้นไหน ก็รู้ตัว ว่าได้บรรลุธรรมในขั้นนั้นๆ ในสมัยครั้งพุทธกาล ถ้าใครได้ บรรลุธรรมแล้ว แม้พระพุทธเจ้าจะประทับนั่งในที่แห่งนั้น ก็ตาม ท่านเหล่านั้นจะไม่เล่าถวายให้พระพุทธเจ้าฟังแต่ อย่างใด เว้นเสียบางกรณี ที่พระพุทธเจ้าตรัสถามเท่านั้น

หากถามว่าในยุคนี้ มีผู้ได้บรรลุธรรมเป็นพระอริยเจ้า หรือไม่ การบรรลุธรรมนั้นจะเหมือนกันกับสมัยครั้งพุทธกาล หรือไม่ ตอบ ในยุคนี้ พระอริยเจ้ามีจริง การที่ได้บรรลุ ธรรมแต่ละขั้นจะเหมือนกันกับในสมัยครั้งพุทธกาล ไม่มี ความแตกต่างกันแต่อย่างใด

ในอีกช่วงหนึ่งที่เราชาวพุทธได้มองข้ามไป จะเป็นเพราะ ความไม่เข้าใจ หรือการศึกษาไม่ถึงก็อาจเป็นได้ ทั้งที่มีเรื่องอยู่ ในพุทธประวัติอย่างชัดเจน เช่นตอนที่พระพุทธองค์ได้ตรัสรู้ เป็นพระพุทธเจ้าอย่างสมบูรณ์แล้ว พระองค์ได้นึกถึงบุญคุณ ของดาบสทั้งสองคือ อุทกดาบสและอาฬารดาบส ดาบส ทั้งสองนี้เคยสอนในวีธีทำสมาธิ ฝึกวิธีทำให้จิตมีความสงบ ในครั้งสมัยที่พระองค์ยังบวชใหม่ๆ ในสมัยนั้น พระองค์ก็ทำ

สมาธิให้จิตมีความสงบได้ตามที่ดาบสสอนทุกประการ แต่ พระองค์ก็มานึกได้ว่า การทำให้จิตมีความสงบเพียง อย่างเดียวนี้ ไม่ใช่แนวทางที่จะละกิเลส ตัณหา อาสวะ เพื่อให้ได้ตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าได้ พระองค์จึงได้ลาดาบส ทั้งสองนั้นหลีกหนีไป เพื่อแสวงหาวิธีปฏิบัติในแบบใหม่ จนพระองค์ได้บรรลุธรรมเป็นพระโพธิญาณ ตรัสรู้เป็น พระพุทธเจ้าอย่างสมบูรณ์ พระองค์จึงได้หวนนึกถึงบุญคุณ ของดาบสทั้งสอง คิดจะไปแสดงธรรมโปรดแก่ดาบสทั้งสอง นั้น เมื่อพระองค์ส่งพระญาณดูแล้ว ก็รู้ว่าดาบสทั้งสองนั้นได้ มรณภาพไปแล้ว ก่อนพระองค์ได้ตรัสรู้ ๗ วัน

พระองค์ก็ได้ดำริว่า วิบัติแล้วๆ **ถ้าดาบสทั้งสองได้** ฟังธรรมจากเรา ดาบสทั้งสองก็จะได้บรรลุธรรม เป็น พระอรหันต์ในชาตินี้

คำดำริของพระพุทธเจ้าอย่างนี้มีอยู่ในตำรา ไม่ทราบ ว่าพวกเราได้อ่านกันหรือไม่ ทำไมพระองค์จึงได้ตรัสว่า ถ้า ดาบสทั้งสองได้ฟังธรรมจากเรา ดาบสทั้งสองจะได้บรรลุธรรม เป็นพระอรหันต์ในชาตินี้ คำนี้หมายถึงอย่างไร ทำไม พระพุทธองค์จึงได้ตรัสไว้อย่างนี้ นั้นหมายความว่า ดาบส ทั้งสองได้สร้างบารมีมามากแล้ว บารมีของดาบสทั้งสองจึง มีความสมบูรณ์อย่างเต็มที่ แต่ดาบสทั้งสองได้ปฏิบัติผิดทาง พากันไปทำสมาธิให้จิตมีความสงบโดยเปล่าประโยชน์

และหลงอยู่ในสมาธิความสงบนั้นจนถึงวันมรณภาพไป โอกาสที่จะบรรลุธรรมเป็นพระอรหันต์ในชาตินี้ก็หมดไป

ขณะนี้ดาบสทั้งสองได้ไปอุบัติเกิดในชั้นอรูปพรหม มีอายุยาวนานมาก เมื่อพุทธศาสนาพระศรีอริยเมตไตรย์ ได้มาตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้า ดาบสทั้งสองที่เป็นอรูปพรหม ก็ยังไม่ตื่นตัวแต่อย่างใด ยังมีความสุขและหลงใหลอยู่ใน อรูปพรหมต่อไปอีกยาวนานทีเดียว

ที่พวกเราปฏิบัติกันสอนกันอยู่ทุกวันนี้ว่า พากัน ทำสมาธิไปเถอะ เมื่อจิตมีความสงบแล้วจะเกิดปัญญาขึ้น การสอนอย่างนี้เป็นการสอนที่ไม่มีในครั้งพุทธกาลแต่อย่างใด ถ้าพระพุทธเจ้าสอนในวิธีนี้จริง จิตมีความสงบเกิดปัญญาขึ้น จริง ท่านจะเอาพยานบุคคลมาอ้างอิงเป็นตัวอย่างได้หรือไม่

ข้าพเจ้าก็ได้ศึกษามาพอตัวเช่นกัน ไม่มีประวัติ พระอริยเจ้าองค์ใดในครั้งพุทธกาลทำให้จิตมีความสงบแล้ว มีปัญญาเกิดขึ้นแต่อย่างใด สอนกันไปแบบหลับตา โดยไม่ ดูตำราของพระพุทธเจ้าเลย ทำให้คนเข้าใจผิดมีความเห็นผิด ต่อกันมายาวนาน เขียนตำราหลอกกันมาแบบขาดเหตุผล ท่านควรหวนกลับไปศึกษาประวัติของพระพุทธเจ้า และประวัติของดาบสทั้งสองให้เข้าใจในเหตุผล เพื่อหลายคนจะได้รู้ เรื่องจริงต่อไป



ขอยกตัวอย่างประวัติของพระพุทธองค์ มาเป็น หลักฐาน ให้พวกเราเห็นภาพจริง พร้อมด้วยเหตุผลพอ เชื่อถือได้ มาอธิบายให้ฟัง ท่านจะได้รู้ทันทีว่า การทำให้จิต มีความสงบในสมาธิ จะไม่ทำให้เกิดปัญญาขึ้นแต่อย่างใด

ยกตัวอย่าง ขอนำเอาเรื่องประวัติพระพุทธองค์มาเป็น แบบอย่าง พระพุทธองค์ทรงสร้างบารมีในวิธี ปัญญาธิกะ บารมีที่พระองค์ได้บำเพ็ญมามีความสมบูรณ์อย่างเต็มที่ เฉพาะ ปัญญาบารมีของพระองค์ก็มีความสมบูรณ์เช่นกัน เมื่อพระองค์ ออกผนวชแล้วก็ได้ไปฝึกวิธีทำสมาธิอยู่กับดาบสทั้งสอง พระองค์ก็ทำสมาธิมีจิตสงบถึงอรูปฌานต่อกันนับครั้งไม่ได้ คำว่า อรูปฌาน เป็นสมาธิความสงบละเอียดที่สุดแล้ว ไม่มี สมาธิความสงบใดยิ่งกว่านี้อีก

พระพุทธเจ้าของเราเป็นผู้มีปัญญาบารมีอย่าง สมบูรณ์เต็มที่แล้ว เมื่อพระองค์ทำสมาธิมีจิตลงสู่ความ สงบอย่างเต็มที่แล้ว ทำไมปัญญาของพระองค์จึงไม่เกิดขึ้น เล่า พวกเราที่สอนกันอยู่ในขณะนี้ เป็นสมาธิความสงบแบบ ไหนกันแน่ หรือสมาธิความสงบของพวกท่าน จะยิ่งมีความ สงบกว่าพระพุทธองค์อย่างนั้นหรือ ให้ท่านได้ศึกษาใหม่ เถอะ เพื่อไม่ให้เพี้ยนไปจากคำสอนของพระองค์ ผู้สอน ในวิธีการทำสมาธิควรศึกษาให้ดี เพื่อความถูกต้องในการสอน



การทำให้จิตมีความสงม เพิ่งงอง่างเดีงวนี้ ไม้ใช่แนวทางที่จะละ กิเลส ตัณหา อาสจะ

mos on order ofterma



อีกเรื่องหนึ่งอยากให้ผู้สอนในสมาธิได้ศึกษาดูบ้าง นั้น คือเรื่องดาบสทั้งสองที่มรณภาพไป ก่อนพระองค์จะตรัสรู้ ๗ วัน พระพุทธเจ้าได้ตรัสว่า **ถ้าดาบสทั้งสองได้ฟังธรรมจากเรา** ดาบสทั้งสองจะได้บรรลุธรรม เป็นพระอรหันต์ในชาตินี้

ประโยคนี้เราต้องศึกษาให้ดี ทำไมพระพุทธองค์จึงได้ ตรัสไว้อย่างนี้ นี้หมายความว่าดาบสทั้งสองนั้นได้บำเพ็ญ บารมีมาแล้วในอดีตชาติ ในชาตินี้จึงได้พร้อมแล้ว ที่จะได้ บรรลุธรรมเป็นพระอรหันต์ แต่ก็บรรลุธรรมเป็นพระอรหันต์ ไม่ได้ ก็เพราะดาบสทั้งสองพากันปฏิบัติผิด พากันไปทำสมาธิ หลงในความสุขของสมาธิ หลงติดอยู่ในความสงบ หลงติด อยู่ในอรูปฌาน บารมีที่บำเพ็ญมาอย่างสมบูรณ์แล้วก็ตาม ช่วย ไม่ได้เลย พากันทำสมาธิจิตมีความสงบอยู่อย่างนี้มายาวนาน จิตมีความสงบเป็นสมาธิถึงที่สุดขนาดนั้น ทำไมปัญญาจึงไม่ เกิดขึ้นกับดาบสทั้งสองท่านนั้นเล่า เราต้องอ่านประวัติของ พระองค์ให้เข้าใจบ้าง พระองค์ได้พิจารณาแล้วว่า การทำสมาธิ ความสงบอย่างนี้ จะไม่เป็นไปในมรรคผลนิพพานแต่อย่างใด เมื่อพระองค์ได้ตำหนิว่า การทำสมาธิเพียงอย่างเดียวนี้ ไม่ถูกทาง เราก็ควรสำนึกได้แล้วว่าไม่ถูกจริง

ที่ข้าพเจ้าได้ให้เหตุผลมาอย่างนี้ ต้องการให้ชาวพุทธ เราได้เข้าใจในหลักเดิม ที่พระองค์ได้ตรัสไว้แล้วเท่านั้น เรื่อง นี้มิใช่เรื่องใหม่ที่ข้าพเจ้าได้เขียนขึ้นเอง ท่านผู้มีการศึกษาอยู่
ก็คงรู้ในเรื่องนี้ดี แต่ทำไมท่านจึงไม่นำมาสอน ในหมู่พุทธบริษัท
ในยุคนี้ ให้เขาได้เข้าใจในวิธีทำสมาธิที่ถูกต้อง ขณะนี้มีคนสอน
ในวิธีทำสมาธิกันมาก ไม่กล้าจะทัดทาน ก็พากันสอนสมาธิไป
ตามกระแสอย่างนั้นหรือ แต่ข้าพเจ้าก็มีความภูมิใจนิดหนึ่งที่
ทุกวันนี้มีรายการต่างๆ พูดในเรื่องปัญญากันอยู่บ้าง ในรายการ
ทางธรรมะ ก็พูดเรื่องปัญญาอยู่พอสมควร

#### ข้าพเจ้าขอรับผิดชอบในเรื่องนี้ หากมีผู้ที่สงสัย ในเรื่องที่เขียนไปนี้ ให้ท่านได้มาไต่ถามกับตัวข้าพเจ้า โดยตรง อย่าไปพูดลับหลัง

ในยุคสมัยนี้ มีผู้เขียนตำราหรือคัมภีร์ออกสู่ตลาด มากมาย มีทั้งพระและฆราวาสเป็นผู้เขียน เหมือนกันเป็น บางจุดบ้าง ไม่เหมือนกันบ้าง ดูแล้วเป็นความเห็นของผู้เขียน มีธรรมะของพระพุทธเจ้านิดหนึ่ง แล้วมาสอดแทรกความเห็นของตนเพิ่มเข้าไป จึงทำให้ผู้อ่านหนังสือธรรมะในยุคนี้ มีความสับสนพอสมควร

หนังสือบางเล่มก็เขียนขึ้นมาเฉพาะตัว ในบางแห่งก็ตั้ง เป็นสำนักสอนกัน อย่างเอาจริงเอาจังเลยทีเดียว แต่ละสำนัก ก็ประกาศออกมาอย่างเต็มตัวว่าหลักการในวิธีปฏิบัติของตัวเอง ถูกต้องที่สุด เป็นทางลัดทางตรงตามคำสอนของพระพุทธเจ้า อย่างถูกต้อง สานุศิษย์ผู้มีเจตนาดีต่อการปฏิบัติ แต่ขาดการศึกษา เพียงอาศัยความเชื่อจากครูอาจารย์ของตัวเองอย่างฝังใจ อาจารย์สั่งว่าให้ปฏิบัติอย่างไร ก็ปฏิบัติไปอย่างนั้น ลูกศิษย์ ก็เกิดความเชื่อมั่นในครูอาจารย์ว่า ท่านได้อบรมสั่งสอนในวิธี ปฏิบัติอย่างนี้ถูกต้องแล้ว แต่ความถูกต้องแต่ละสำนักจะไม่ เหมือนกัน ดังที่พวกเราได้เห็นอยู่ในขณะนี้ นี่ก็เป็นเรื่องของ ความเชื่อ ถ้ามีความเชื่ออย่างถูกต้องเป็นไปในคำสอนของ พระพุทธเจ้าจริง ก็ถือว่าลูกศิษย์เหล่านั้นมีความโชคดีไป ถ้าเชื่อในวิธีสอนผิดๆตามครูอาจารย์ ก็ถือว่าเป็นเคราะห์ร้ายไป ช่วยกันไม่ได้

การศึกษาธรรมในสมัยครั้งพุทธกาล ที่พระพุทธเจ้าได้ วางให้เป็นหลักฐานไว้ดีแล้ว ถือว่ามีความสมบูรณ์ชัดเจนเป็น อย่างมากทีเดียว การเกิดมีปัญหาก็เพราะผู้ศึกษาธรรม ตีความ ที่แตกต่างกัน จึงเกิดความเห็นความเข้าใจไปไม่เหมือนกัน การสอนธรรมะปฏิบัติไม่เหมือนกันก็เพราะเหตุอย่างนี้

ในเหตุอย่างนี้นี่เอง จึงทำให้ข้าพเจ้าได้เขียนหนังสือเรื่อง กาลามสูตร เพื่อให้ท่านทั้งหลายได้อ่านในเรื่องของความเชื่อ หนังสือกาลามสูตรนี้ เป็นพุทธพจน์ที่พระพุทธเจ้าได้ตรัส เอาไว้ เพราะในสมัยครั้งพุทธกาล ก็มีความเชื่อของคนใน ยุคนั้น พากันมีความเชื่อในเรื่องนั้นเรื่องนี้ มีความแตกต่าง กันไป ใครเชื่ออย่างไรก็มีความเข้าใจว่าสิ่งที่ตัวเองเชื่อนั้นถูก ความเชื่อนี้จะมีอยู่เป็นคู่ของมนุษย์เรามาในทุกยุคสมัย เรียก ว่าเชื่อไปตามความเห็นและความเข้าใจของตัวเอง ตราบใดใน โลกนี้ยังมีมนุษย์อยู่ ในตราบนั้น ความเชื่อก็ต้องมีอยู่เป็นคู่ กับมนุษย์ตลอดกาล

ในยุคที่พระพุทธเจ้าได้อุบัติเกิดขึ้นในโลก พระองค์ก็มีอุบายวิธีที่จะเปลี่ยนความเชื่อที่ผิดๆ ให้เกิดเป็น ความเชื่อที่ถูกได้ แต่ก็แก้ได้ในบางคนบางกลุ่มเท่านั้น ต่อจากนี้ไปเราจะได้อ่านเรื่อง กาลามสูตร ดังต่อไปนี้





มีปัญญาภายให้ใจ จะแก้ไขขึ้นเกา้ออย่าง ราดเรื่อ ปัญญาภายีให้ใจไม่ม จะว่าเจกล้านี้ไก้สมควาเลง

misos orden vilstoria





## เรื่องกาลามสูตร ๑๐ ข้อ



#### ๑. อย่าได้เชื่อเพียงสักว่า ได้ฟังตามๆกันมา

การฟังตามๆกันมานั้นที่เรียกว่าข่าวลือ เป็นไปได้ทั้ง เรื่องผิดเรื่องถูก เป็นเรื่องจริงและเรื่องไม่จริง เป็นเรื่องที่พูด ต่อๆกันมา เป็นเรื่องในทางโลกบ้าง เป็นเรื่องในทางธรรมบ้าง ถ้าผู้พูดมีความเห็นเป็นสัมมาทิฏฐิ มีความเห็นที่ถูกต้องชอบ ธรรม ผู้ฟังก็จะเชื่อในทางที่ถูกต้องชอบธรรม ถ้าผู้พูดมี ความเห็นเป็นมิจฉาทิฏฐิมีความเห็นผิด เราก็จะได้รับฟัง และเชื่อไปในทางที่ผิดๆเช่นกัน

เหตุนี้พระพุทธเจ้าจึงให้สติแก่พวกเราว่า อย่าเพิ่งเชื่อ เพียงสักว่าฟังตามๆกันมา ให้เอาเรื่องที่ได้รับฟังมานั้นเป็น ข้อคิด เมื่อได้ฟังมาในเรื่องใด อย่าได้ตัดสินใจเชื่อในเรื่อง อะไรเร็วเกินไป ต้องได้ฟังโดยมีสติปัญญา ให้พิจารณา ในเหตุผลก่อนว่า เรื่องนี้พอเชื่อถือได้หรือเชื่อถือไม่ได้ ให้ใช้หลักธรรมาธิปไตยมาเป็นเหตุผล

ในการตัดสินใจในการเชื่อถือ ศรัทธา หมายถึง ความเชื่อ แต่ต้องเชื่อในสิ่งที่ควรเชื่อเท่านั้น เช่นเชื่อว่าอุบาย แนวทางในการปฏิบัติอย่างนี้ มีเหตุผลพอเชื่อถือได้ จึง ตัดสินใจเชื่อ แนวปฏิบัติอย่างนี้ ไม่เป็นไปในทางที่ถูกต้อง เราก็ไม่เชื่อ ฉะนั้นการฟังธรรมมิใช่ว่าจะเอาความเชื่อเป็นหลัก อย่างเดียว ต้องมีสติปัญญาพิจารณาในเหตุผล ให้เข้าใจ ความผิด ความถูกในธรรมนั้นด้วย ฟังให้รู้จักในความหมาย ใช้ปัญญามาวิจัยวิเคราะห์ พิจารณาในหมวดธรรมให้เข้าใจ ด้วยตัวเอง มิใช่ว่าจะคอยฟังจากคนอื่นๆที่พูดต่อๆกันมาว่า ถูกต้องทั้งหมด

เพราะฉะนั้นการฟังตามๆกันมา จะมีผิดเพี้ยนไปได้ มีหลายประเทศที่ฟังตามๆกันมาแล้วเชื่อว่าเป็นเรื่องจริง จึงกลายเป็นลัทธิประเพณีไปถึงลูกหลาน คนยุคใหม่ได้ฟังมา ก็เชื่อไปตามคนยุคเก่า พากันเอาแบบอย่าง เชื่อติดต่อกัน เรื่อยมา ความเชื่อต่อๆกันมานี้มีทั้งผู้นับถือศาสนา และผู้ไม่ นับถือศาสนาอะไร เพราะในโลกนี้มีคนเชื่อไปตามลัทธิ ประเพณี ติดต่อกันมายาวนาน และปลูกฝังนิสัยให้มีความเชื่อ ไปตามๆกันเท่านั้น และห้ามอย่างเด็ดขาดลงไปว่า อย่าไปคิด หาเชื้อชาติวงศ์ตระกูล พระเจ้าที่เชื่อถือต่อๆกันมานั้นเป็น ใครมาจากไหน ทำไมจึงได้อยู่ในฐานะอันยิ่งใหญ่ จนได้รับ ขนานนามว่าพระเจ้า

ถ้าจะเล่าเรื่องความเชื่อในพระเจ้านี้ ก็เป็นความเชื่อ ต่อๆกันมาตามประเพณี ในโลกนี้ พระเจ้าที่คนให้ความเคารพ เชื่อถือมีมากทีเดียว นี้ก็เป็นความเชื่อฟังต่อๆกันมา จะมีอยู่
เป็นคู่ของโลกนี้ตลอดไป ถ้าได้เข้าใจในภูมิศาสตร์และ
ประวัติศาสตร์ของแต่ละประเทศ จะมีความรู้ดีว่า แต่ละ
ประเทศในอดีตมีความเป็นมาอย่างไร ก็เพราะได้ฟังต่อๆ กัน
มา เมื่อผู้พูดหลงลืมในตำรา การพูดก็มีความผิดเพี้ยนไปได้
ผู้รับฟังก็จำเอาความผิดเพี้ยนนี้พูดต่อๆกันไป ทำให้คนใน
ยุคใหม่เชื่อต่อๆกันไปอีก จะไม่มีที่สิ้นสุดในเรื่องของ
ความเชื่อนี้แต่อย่างใด

การฟังตามๆกันมาอีกรูปแบบหนึ่ง คือ เรื่องการทำ น้ำอัฐบาน มีพระเณร แม่ชี ฆราวาส ที่ไม่เข้าใจในคำว่า น้ำอัฐบานที่ถูกต้องมีจำนวนมาก ต้นเหตุคือ พระอ่อน การศึกษาในพระธรรมวินัย ตีความหมายในคำว่า น้ำอัฐบาน ผิดไป เพียงเข้าใจเอาเองว่า น้ำอัฐบานคือใช้ผ้ากรอง ๘ ครั้ง พระจึงจะฉันได้ การตีความอย่างนี้ เป็นการตีความผิด เป็นอย่างมากทีเดียว

ที่จริงคำว่า น้ำอัฐบาน หมายถึงผลไม้ ๘ ชนิด ที่พระพุทธเจ้าทรงอนุญาต ให้นำมาทำเป็นน้ำอัฐบานได้ ไม่ใช่ว่ากรอง ๘ ครั้ง ตามความเข้าใจ หรือใช้ผ้า ๘ ชั้น มากรองก็ไม่ใช่เช่นกัน ความหมายที่ถูกต้องคือ เอาผลไม้ อย่างใดอย่างหนึ่ง มาทำเป็นน้ำอัฐบาน ใส่น้ำพอสมควร แล้วนำมากรองด้วยผ้า จะกรอง ๑ ครั้ง หรือมากกว่านี้ก็ได้ ข้อสำคัญคือ ไม่ให้น้ำอัฐบานนั้นมีกากเท่านั้นจึงฉันได้ ถ้ากรองแล้วน้ำยังมีกากปะปนอยู่ พระฉันเป็นอาบัติปาจิตตีย์ ผิดศีลข้อวิกาลโภชนา จัดเข้าเป็นประเภทอาหาร ให้ท่านได้ ไปศึกษาจากหนังสือ บุพพสิกขาวรรณนาดูบ้าง ท่านจะรู้ วิธีการทำน้ำอัฐบานที่ถูกต้อง

ผลไม้ที่นำมาทำน้ำอัฐบานมี ๘ อย่างดังนี้ ๑.มะม่วง ดิบหรือสุก ๒.ลูกหว้าสีชมพู ๓.กล้วยมีเมล็ด ๔.กล้วยไม่มี เมล็ด ๕.มะชาง ๖.ผลจันทน์ ๗.รากบัว ๘.มะปราง

ต่อมาในยุคอรรถกถาจารย์ ได้พิจารณาเพิ่มเติมว่า นอกจากผลไม้ ๘ ชนิดนี้แล้ว ผลไม้อย่างอื่นก็นำมาทำ น้ำอัฐบานได้ แต่มีข้อแม้ว่า ผลไม้นั้นจะไม่ใหญ่เกินผลมะตูม ให้พวกเราทั้งหลายได้เข้าใจตามนี้ อย่าฟังต่อๆกันมา โดยขาด เหตุผลและหลักฐาน

อีกเรื่องหนึ่งที่ฟังต่อๆกันมา จากพระที่เห็นแก่ปาก แก่ท้อง ออกความคิดเพื่อจะได้ฉันตามความอยากของตน พูดไปว่า หัวไชเท้า หัวแครอท และหัวอย่างอื่นก็นำมาทำเป็น น้ำอัฐบานได้ ที่จริงแล้วน้ำอัฐบานจะนำมาทำได้เฉพาะผลไม้ เท่านั้น พวกหัวทุกประเภทนำมาทำน้ำอัฐบานไม่ได้เลย เพราะ หัวทุกชนิดจัดเข้าในหมวดหมู่ประเภทอาหาร ถ้าพระฉันก็เป็น อาบัติปาจิตตีย์

อีกเรื่องหนึ่งเกี่ยวกับ เนยใส เนยขัน น้ำมัน น้ำผึ้ง น้ำอ้อย ทั้ง ๕ อย่างนี้ เป็นพุทธานุญาต ฉันใน เวลาวิกาลได้ ถ้าพระรับประเคนแล้ว ให้ฉันได้ไม่เกิน ๗ วัน ถ้าเกิน ๗ วัน แล้วพระฉันจะเป็นอาบัติทุกคำกลืน

อีกเรื่องหนึ่ง เป็นเรื่องเห็นแก่ปากแก่ท้อง มาตีความ ไปว่า นมกล่องทุกประเภท น้ำเต้าหู้ น้ำนมถั่วเหลือง น้ำยาคู และน้ำอื่นๆ อีกสงเคราะห์เข้ากับเนยใส เนยขัน พระเณร แม่ชี และผู้รักษาศีล ๘ ฉันได้ ศีลไม่ขาดอาบัติไม่เป็น หารู้ไม่ว่า สิ่งเหล่านี้ จัดเข้าเป็นประเภทอาหาร ฉันในเวลาวิกาลไม่ได้ ต้องฉันได้ไม่ให้เกินเวลาเที่ยงวันเท่านั้น หากมีพระองค์ใด ล่วงละเมิดในคำสอนของพระพุทธเจ้าได้ ก็จะพูดต่อๆกันไป ขยายเป็นวงกว้าง ค้นหาผู้ปล่อยข่าวครั้งแรกก็ไม่ได้ จึงเป็น อันว่า ฟังตามๆกันมา และฉันตามๆกันมา ขอให้พวกเราทั้งหลาย จงเข้าใจตามนี้

ฉะนั้นพวกเราเป็นชาวพุทธ ได้ฟังธรรมจากพระสงฆ์ พระสงฆ์ท่านก็ศึกษาพระธรรม แล้วนำเอามาอธิบายให้พวก เราฟังต่อๆกันมา ศาสนาพุทธนี้เป็นศาสนาที่มีเหตุผล คำสอน ของพระพุทธเจ้าทุกหมวดหมู่มีเหตุผลเพียบพร้อมอย่าง สมบูรณ์ เราต้องฝึกตัวเองให้เป็นผู้มีนิสัยสังเกตในการฟัง ตีความหมายในเรื่องที่รับฟังมาให้เข้าใจ เรื่องไหนผิดเรื่องไหน

ถูกเอามาวิจัยวิเคราะห์ พิจารณาให้รู้เห็นชัดว่า เรื่องนี้ผิดต้อง ละทิ้งไป เรื่องนี้ถูกให้ใฝ่ใจรักษาปฏิบัติตามอยู่เสมอ ผู้อธิบาย ให้เราฟังได้ จะเป็นพระหรือฆราวาส ใครมีความรู้ความ สามารถ อธิบายความจริงให้เรารับฟังได้ จึงถือว่าผู้นั้นเป็นครูของเรา

ใครเอาสิ่งที่ดีหยิบยื่นให้เราเมื่อไร **เราจะน้อมกายใจ** รับเอาของดีด้วยความเคารพ ถ้าเราเอาทิฏฐิมานะ อัตตา มาเป็นตัวนำหน้า คิดว่าเรารู้กว่าใครๆ ก็ยากที่จะรับธรรม จากคนอื่นได้ หรือหากได้รับฟังธรรมจากคนอื่น ก็ต้อง พิจารณาในเหตุผลว่า พอเชื่อถือได้หรือไม่ ถ้าพิจารณาแล้ว ไม่มีมูลเหตุผลพอจะเชื่อได้ก็อย่าไปสนใจ ถ้ามีเหตุผลพอ เชื่อถือได้ ก็เอามาเป็นอุบายในการปฏิบัติต่อไป

ในพระธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้านั้น มีเหตุผลและ ข้อมูลที่สมบูรณ์อยู่แล้ว ดังที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสเอาไว้ว่า ดูก่อน ภิกษุทั้งหลาย พระพุทธศาสนาจะมีความเจริญ ก็เพราะชาวพุทธบริษัท ปฏิบัติไปตามคำสอนของเรา พระพุทธศาสนาจะเสื่อม ก็เพราะชาวพุทธบริษัท ไม่ปฏิบัติ ตามในคำสอนของเรา พระองค์ตรัสอย่างนี้มีความชัดเจนมาก

ฉะนั้นให้เรามาพิจารณาตัวเองว่า ขณะนี้เราทำให้ พระพุทธศาสนาเสื่อม หรือทำให้พระพุทธศาสนาเจริญ



ให้เรามีสติสังเกตดูตัวเองว่า เรามีความเห็นเป็นสัมมาทิฏฐิ มีความเห็นที่ถูกต้องชอบธรรมหรือเราเป็นมิจฉาทิฏฐิ มีความเห็นผิดในคำสอนของพระพุทธเจ้า ในภาคปริยัติ การศึกษา จึงเป็นจุดเริ่มต้นที่สำคัญมาก ถ้าตีความในปริยัติ ถูก เมื่อนำไปปฏิบัติก็เป็นสัมมาปฏิบัติ ผลที่ได้รับมีแต่ ความถูกต้องชอบธรรม ถ้าตีความหมายในปริยัติผิด เมื่อนำไป ปฏิบัติก็เป็นมิจฉาปฏิบัติ ผลที่ได้รับไม่มีความถูกต้องชอบธรรม ไม่เป็นไปในความเจริญในธรรม ไม่เป็นไปในมรรคผลนิพพาน แต่อย่างใด

ในสมัยครั้งพุทธกาล เมื่อครั้งพระพุทธเจ้าของเรายัง ทรงมีพระชนม์ชีพอยู่ พระพุทธเจ้าได้เผยแผ่คำสอนของ พระองค์ยาวนานถึง ๔๕ ปี มีผู้รับฟังธรรมจากพระพุทธเจ้า ด้วยความตั้งใจ พากันได้บรรลุในมรรคผลนิพพานเป็นจำนวน มาก เมื่อพระพุทธเจ้าจะสิ้นอายุสังขาร พระองค์ก็ได้วางคำสอน ของพระองค์เอาไว้ เพื่อเป็นองค์แทนของพระพุทธเจ้า ดังพระองค์ได้ตรัสไว้ว่า ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย เมื่อเราตถาคตได้ อนุปาทิเสสนิพพานแล้ว ให้พวกเธอทั้งหลายเอาพระธรรมวินัย เป็นองค์แทนเรา ให้พากันปฏิบัติตามคำสอนของเราตถาคต ที่ได้ตรัสไว้แล้วอย่างชอบธรรม

หลังพระพุทธเจ้านิพพานไปแล้ว ก็ยังมีพระสงฆ์สาวก ทั้งหลาย ได้บรรลุธรรมเป็นพระอรหันต์ มีความแตกฉานใน พระธรรมวินัย ในช่วงต่อมา พระบางรูปมีความประพฤติตัว ไม่เหมาะสมในพระธรรมวินัย จึงได้ทำสังคายนาถึง ๕ ครั้ง เพื่อเรียบเรียงพระธรรมวินัย เพื่อให้เป็นไปในหลักคำสอนของ พระพุทธเจ้าเอาไว้

ในยุคอรรถกถาจารย์ ยุคฎีกาจารย์ ยุคอนุฎีกาจารย์ ในยุคนี้เองการตีความในคำสอนของพระพุทธเจ้าเริ่มเปลี่ยนไป การตีความในพระธรรมวินัยเริ่มความคลาดเคลื่อน แล้วเอา ความคลาดเคลื่อนในพระธรรมวินัย ไปอบรมสั่งสอนต่อๆกันมา ผู้รับฟังก็ฟังตามๆกันมา พระพุทธเจ้าทรงทราบล่วงหน้าไว้แล้ว ว่า ในยุคต่อไปจะมีชาวพุทธเชื่อในคำสอนของพระองค์ เพียง เชื่อตามๆกันมา นี้เองที่เป็นมูลเหตุให้พระพุทธเจ้า ได้ตรัสใน เรื่องความเชื่อตามๆกันมาว่า จะมีผลเสียต่อพระพุทธศาสนา อย่างไร **พระองค์จึงให้สติแก่พวกเราเอาไว้ว่า อย่าเป็นนิสัย** เชื่ออะไรที่ขาดเหตุผล ถ้าคนแรกมีความเห็นผิดแล้วพูด ผิด ผู้รับฟังก็เชื่อกันมาอย่างผิดๆ ถ้าคนแรกมีความเห็น ถูกและพูดถูก ผู้รับฟังก็เชื่อในทางที่ถูกไปด้วย เขาถูกเราถูกด้วย ผู้มีนิสัยในลักษณะนี้ เราผิดด้วย เรียกว่า พึ่งสติปัญญาของตัวเองไม่ได้เลย



จุดเริ่มต้นที่ ๘๊าคัญ ถ้าตีความในปริจัติถุก เมื่อนำไปปฏิจัติก็เป็นสัมมาปฏิจัติ ผลที่ได้รับมีแต่ความถุกต้องชอมธรรม

misos ordens vitationa



จะเอาบุคคลตัวอย่างมาอธิบายให้ฟัง เพื่อเราจะมีความ สำนึกได้ว่า การเชื่อตามๆกันมาเป็นผลเสียอย่างไร เราจะได้รู้ ในบุคคลตัวอย่างทางที่ไม่ดีเอาไว้ เมื่อเราได้ยินได้ฟังอะไรกับ ใครมา เราจะได้เอาเรื่องนั้นมาพิจารณา ให้รู้เหตุรู้ผลก่อน ทุกครั้ง แล้วจึงตัดสินใจเชื่อหรือไม่เชื่อในภายหลัง ดังที่ จะอธิบายบุคคลตัวอย่างให้เราได้รับรู้ดังนี้

มีในสมัยที่ผ่านมา คณะศรัทธาที่มีความเชื่อง่ายไร้ เหตุผล เป็นบุคคลที่หูเบาใจเบา เอาแต่ศรัทธาความเชื่อนำหน้า เพียงฝ่ายเดียว ไม่มีสติปัญญาเป็นองค์ประกอบ จึงทำให้ศรัทธา ความเชื่อผิดหวัง ดังที่มีข่าวเกิดขึ้นผ่านมา มีศรัทธาอีกกลุ่ม หนึ่งมีความเชื่อในครูอาจารย์ของตัวเอง ครั้งแรกก็มีศรัทธา ไม่กี่คน มีการวางแผนเพื่อหาผลประโยชน์ จึงได้ยกเอา ครูอาจารย์ของตัวเองมาเป็นตัวชูโรง ประกาศให้คนนั้นคนนี้ ฟังเรื่องที่พูดไป ล้วนแต่เป็นคำสรรเสริญ ในความโดดเด่น ของครูอาจารย์ทั้งนั้น เฉพาะคำที่ว่า ครูอาจารย์เป็นผู้มี คุณธรรมระดับสูงนั้น หมายถึงครูอาจารย์เป็นพระอรหันต์แล้ว

เมื่อข่าวนี้พูดต่อกันไปก็กลายเป็นข่าว มีสมาชิกเป็น แนวร่วมในความเชื่อมากขึ้น ข่าวนี้ก็กระจายออกไปเป็นวงกว้าง และมีคนสำคัญเข้ามาเพื่อให้ความสนับสนุน และมีความเชื่อ ว่าอาจารย์องค์นี้เป็นพระอรหันต์องค์จริง จึงได้ประกาศข่าว ให้ชาวพุทธที่ไม่มีสติปัญญา มีความเชื่อว่า ท่านเป็นพระอรหันต์ อย่างสนิทใจ จึงได้ทุ่มเทเงินทองถวายเป็นจำนวนมาก เพราะ ถือว่า การให้ทานแก่พระอรหันต์ จะได้รับผลบุญมหาศาล หาประมาณมิได้ ในที่สุดก็พากันผิดหวัง เมื่อครูอาจารย์ของ ตัวเองมีนิสัยที่เปลี่ยนไป (ในบาลีว่า อิตฺถี มล พฺรหฺมจริยสฺส ผู้หญิงเป็นอันตรายต่อพรหมจรรย์) เมื่อครูอาจารย์ยังเป็น ปุถุชนอยู่ ถึงจะยกให้เป็นพระอรหันต์ก็เพียงสักว่า พูดกันไป เท่านั้น เมื่ออาจารย์ของตัวเองมีเหตุให้เป็นไปตามอนิจจัง ลูกศิษย์ก็มีความผิดหวังไปตามๆ กัน

มีลูกศิษย์หลายคนที่มีสติปัญญาอยู่บ้าง พอจะรู้ว่า การเชื่อจากคำบอกเล่าของคนอื่นนั้น เป็นความเชื่อตามๆกันมา เมื่อใช้ปัญญาพิจารณาให้รู้เห็นในเหตุแล้ว เชื่อถือไม่ได้เลย แล้ว ตีตัวออกห่างกันไป เหมือนกับคำว่า ปลาตัวเดียวเน่าทั้งข้อง เอาข้องปลาเทใส่กระจาด เลือกปลาที่เน่าทิ้งเสีย เก็บปลาตัวที่ ไม่เน่ามาทำเป็นอาหารได้

นี้ฉันใด เมื่อรู้และเข้าใจแล้วว่า พระองค์นี้มีความไม่ เหมาะสมในสมณเพศแล้ว ก็ต้องแยกตัวออกไปเพื่อแสวงหา ครูอาจารย์องค์อื่น เราผู้แสวงหาครูอาจารย์ต้องมีสติปัญญา สังเกตดูพระให้ดี เพราะยุคปัจจุบันนี้ มีทั้งพระจริงและ พระปลอมปะปนกันอยู่ ถ้าดูไม่ดีก็จะเกิดเป็นประวัติศาสตร์

ซ้ำรอย ทำให้เกิดความผิดหวังซ้ำสองไปได้ พระพุทธเจ้าได้ ตรัสไว้แล้วว่า อย่าเพิ่งเชื่อในข่าวที่พูดต่อๆ กันมาเร็วเกินไป ให้ใช้สติปัญญาพิจารณาในเรื่องนั้นๆ ให้มีความรู้เห็นตามความ จริงก่อน จึงเชื่อหรือไม่เชื่อในภายหลัง คิดว่าพวกเราทั้งหลาย มีสติปัญญาช่วยตัวเองได้ จะไม่เชื่อไปตามข่าวลือที่พูดต่อๆกันมา เร็วเกินไป





เขาผิดเราผิดด้วง เขาถูกเราถูกด้วง ผู้มีนิสังในลักษณะนี้เรียกว่า ฟึงสติมัญญาของตัวเองไม่ได้เลย

misos 018 Emp veletina



## ๒. อย่าได้เชื่อเพียงสักว่าเป็นของเก่าที่เคยทำสืบต่อๆกันมา

นี่ก็เป็นพระพุทธพจน์ที่พระพุทธเจ้าได้เตือนสติพวกเรา เอาไว้ เพื่อให้พวกเรามีความสำนึกตัว มิใช่ว่าของเก่าจะถูกต้อง และดีไปเสียทั้งหมด เรื่องเก่าเป็นประเพณีนิยมทำต่อๆกันมา ตั้งแต่ครั้งโบราณจนถึงยุคปัจจุบัน ก็ถือว่าเป็นของเก่าแก่ควร อนุรักษ์เอาไว้ ปู่ย่าตายายพ่อแม่พากันทำมาอย่างไร ลูกหลาน ก็พากันทำสืบทอดเอาไว้ จะพากันทำต่อไปไม่มีที่สิ้นสุด

การทำตามประเพณีเก่าๆ พวกเราก็ควรเลือกดูบ้างว่า อะไรควรทำตามก็รักษาเอาไว้ อะไรไม่ควรทำตามก็พากัน ละในสิ่งนั้นเสีย ไม่ควรตามอีกต่อไป ของเก่าที่ทำกันมา แม้ไม่มีสาระอะไร แต่ก็เป็นประเพณีนิยมพากันทำมายาวนาน จะแก้ไม่ให้ทำในวิธีอย่างนั้น หากแก้ไขไม่ได้ก็ปล่อยกันไป เพราะถือว่าเป็นพิธีเก่าแก่ตั้งแต่โบราณได้ทำต่อๆกันมา

ในสมัยครั้งพุทธกาล พระพุทธเจ้าจะเอาพระธรรม นำไปอบรมสั่งสอน ในหมู่พุทธบริษัทให้เข้าใจในหลักสัจธรรม พระพุทธเจ้าทรงทราบนิสัยในความเชื่อของคนยุคนั้นได้ดี พระองค์ก็มีวิธีที่จะแก้ไขในความเห็นเขาได้

ในยุคนั้นส่วนใหญ่ คนมีนิสัยมิจฉาทิฏฐิ ความเห็น ผิดในหลักความเป็นจริงอยู่ก็ตาม พระองค์จะมีอุบายสอนแก่



ผู้มีความเห็นผิด ให้กลับใจเปลี่ยนนิสัยให้เกิดความเห็นถูกได้ แต่ก็มีหลายคนหลายลัทธิ ที่พระพุทธเจ้าทรงสอนไม่ได้เลย เช่น กลุ่มของครูทั้งหก หรือพวกลัทธิดาบสฤๅษี หรือลัทธิอื่นๆ มีจำนวนมาก พวกเหล่านี้ก็มีวิธีปฏิบัติแบบเก่าๆที่สืบทอด ต่อๆกันมา พระพุทธเจ้าก็ปล่อยให้เขาทำต่อๆ กันไป

วิธีปฏิบัติเก่าๆของพวกดาบสฤๅษี เขาก็มีวิธีทำสมาธิให้ จิตมีความสงบลงได้ แต่ก็ไม่รู้วิธีการฝึกสติปัญญา เพื่อให้เกิด ความรู้ความเข้าใจในหลักสัจธรรมได้ ในครั้งนั้นพระพุทธเจ้า ของพวกเรา ก็เคยได้ปฏิบัติกับกลุ่มดาบสมาก่อนแล้ว พระองค์ ก็ทำให้จิตมีความสงบได้ถึงขั้นสูงสุดของสมาธิ ที่เรียกว่า อรูปฌาน เป็นสมาธิที่มีความละเอียดมาก พระพุทธเจ้าได้ สังเกตดูในวิธีทำสมาธิความสงบนี้ว่า ไม่ใช่แนวทางที่จะละ อาสวะกิเลสได้ ไม่เป็นไปในทางที่จะรู้แจ้งเห็นจริงในสัจธรรม ไม่เป็นไปในการตรัสรู้เข้าสู่มรรคผลนิพพานแต่อย่างใด

พระองค์รู้ได้ชัดอย่างนี้ จึงได้ลาดาบสทั้งสองนั้นหนีไป เพื่อหาวิธีปฏิบัติแบบใหม่ ให้เป็นไปในการตรัสรู้ของพระองค์ เมื่อพระองค์รู้แนวทางในการตรัสรู้อยู่ที่ฝั่งแม่น้ำเนรัญชรา พระองค์จึงนำเอาสมาธิที่พระองค์เคยทำมาแล้ว มาแยก ขั้นตอนให้เข้ากันได้กับปัญญา สมาธิที่เข้ากันกับปัญญาได้ เรียกว่าสมาธิความตั้งใจมั่น

สมาธิความสงบที่ละเอียดอ่อนลงลึกอย่างแนบแน่น แล้ว จะเอามาใช้เป็นคู่กับปัญญาไม่ได้เลย จึงปล่อยให้มีความ สงบจนอิ่มตัวอย่างเต็มที่ แล้วจิตก็จะค่อยถอนออกมา ให้ กำหนดเอาไว้ว่าจะให้อยู่ในสมาธิความตั้งใจมั่น ที่เรียกว่า อุปจารสมาธิ จึงจะน้อมเข้าไปเป็นคู่กับปัญญาได้ ให้พวกเรา ศึกษาในขั้นตอนวิธีทำสมาธิให้ดี ถึงจะเป็นวิธีทำสมาธิแบบ เก่าๆ ถ้ารู้วิธีในการทำก็จะเป็นประโยชน์ในการปฏิบัติเป็น อย่างมากทีเดียว

ในยุคปัจจุบันนี้ วิธีการอบรมสั่งสอนจะเน้นหนักใน
วิธีเก่าๆ เอาหลักแบบอย่างของพวกดาบสฤๅษีมากไป วิธีการ
ฝึกสติปัญญาพิจารณา เพื่อให้เกิดความรู้แจ้งเห็นจริงใน
สัจธรรม มีการสอนกันน้อยมาก จึงยากที่จะรู้แจ้งเห็นจริงใน
สัจธรรมด้วยสติปัญญาของตัวเองได้ ในบางครั้งก็เอาความรู้
ที่ได้ศึกษาจากตำรามาพิจารณาอยู่บ้าง วิธีการอย่างนี้เป็นเพียง
ใช้ปัญญาไปตามสัญญาเท่านั้น

วิธีการทำสมาธิก็เป็นของเก่า ความรู้ที่ศึกษาจากปริยัติมา ก็เป็นของเก่า หากผู้มาตีความในวิธีทำสมาธิผิดไป ก็จะทำให้ การทำสมาธิเกิดเป็นมิจฉาสมาธิขึ้นได้ ให้เราศึกษาตีความใน สมาธิให้เข้าใจ ว่าทำไม พระพุทธเจ้าจึงตรัสไว้ว่า สมาธิมี หลายวิธี เช่น สมาธิความตั้งใจมั่น สมาธิความสงบ ขณิกสมาธิ อุปจารสมาธิ อัปปนาสมาธิ มิจฉาสมาธิ สัมมาสมาธิ

ในยุคนี้สมัยนี้ สอนกันในสมาธิความสงบเพียง อย่างเดียวเท่านั้น สมาธิในรูปแบบอื่นเป็นอย่างไรจะไม่เข้าใจ เลย เพียงพูดอยู่กับคำเก่าๆ คือความสงบๆ ฟังกันที่ไหน ก็มีแต่สมาธิความสงบๆ ถึงจะเป็นสมาธิความสงบได้ก็ตาม ก็จะเป็นมิจฉาสมาธิเกิดขึ้นได้ สมาธิความตั้งใจมั่นอันเป็น คู่กับปัญญา อันเป็นหลักสำคัญไม่พากันปฏิบัติตามแต่ อย่างใด ในยุคนี้จึงมีผู้ไม่เข้าใจ ในวิธีการทำสมาธิให้เกิดเป็น สัมมาสมาธิ มีความตั้งใจมั่นชอบธรรม สมาธิความตั้งใจมั่น จึงเป็นของคู่กันกับสติปัญญา ไม่พากันศึกษาดูแบบอย่างของ พระพุทธเจ้า และพระอริยเจ้าแต่อย่างใด ถึงจะเชื่อไปตามของ เก่าที่ทำตามๆกันมา ถ้าถูกในคำสอนของพระพุทธเจ้า ก็ถือว่า เราปฏิบัติธรรมตามแนวทางของพระพุทธเจ้าแล้ว ถ้าของเก่า ไม่เป็นไปในคำสอนของพระพุทธเจ้า เราก็เป็นผู้ปฏิบัติผิด โดยไม่รู้ตัว





ขึ้งหั้งไว้ คะกอนนอน ชขยาขอด วึบเข้าเหนิ - มีมกะ กะคอนนอน ชอากะกอนออกกัง - มีสุลา เอานาสกปรกเช่นบ เเฉาเอาขึ้นตกก - มีมกะ กรจรีเเลวลางนั้งในสะอากเมืองกก - มีลุลา

mosoro ordens villaria





## ๓. อย่าได้เชื่อเพียงสักว่า กิตติศัพท์อันเป็นข่าวลือ

นี้ก็เป็นพุทธพจน์อีกข้อหนึ่ง ที่พวกเราทั้งหลายควร นำมาพิจารณา คำว่าข่าวลือเป็นได้ทั้งข่าวจริงและข่าวไม่จริง เป็นข่าวพอเชื่อได้และเป็นข่าวเชื่อถือไม่ได้ เช่นเล่าลือว่า ปีพ.ศ.นั้นโลกจะเกิดภัยพิบัติ น้ำจะท่วม โลกจะเกิดความพินาศ ฉิบหาย มนุษย์ทั้งหลายไม่มีที่อยู่อาศัย ทั้งคนและสัตว์ จะพากันล้มตาย ไปเป็นจำนวนมาก จะพากันอดอยากด้วย ข้าวปลาอาหารไปทั่วทุกแห่งหน

ข่าวลืออย่างนี้จะเป็นจริงหรือเท็จอย่างไร ให้พวกเรา ใช้ปัญญาพิจารณาในเหตุผลว่าจะเป็นจริงหรือไม่อย่างไร มิใช่จะเชื่อไปตามข่าวลือไปเสียหมด พากันหลั่งไหลไปขอ ความช่วยเหลือ หรือไปขอเลขขอหวยเพื่อความร่ำรวย ยังจะมี ข่าวลืออื่นๆอีกมากมายที่จะเกิดขึ้นในโลกนี้ มีทั้งข่าวดีและ ข่าวไม่ดี หากมีข่าวอะไรเกิดขึ้น เราเป็นนิสัยใจเบาหูเบา ตัดสินใจ เชื่อง่าย ต้องใช้ปัญญาพิจารณาให้รู้เห็นในเหตุในผล ให้รู้เห็น ในความจริงก่อนจึงตัดสินใจเชื่อ อย่าเอาคนอื่นเป็นผู้ชี้แนะใน ความเชื่อให้แก่ตัวเรา หากมีใครๆมาเล่าเรื่องต่างๆให้ฟัง เราก็ฟังได้ แต่อย่าเพิ่งเชื่อว่าจะเป็นจริงเหมือนที่เขาพูด อย่าเป็นนิสัยเชื่อในสิ่งใดง่าย จะเป็นนิสัยงมงายไปโดย ไม่รู้ตัว

ความเชื่อไปตามข่าวลืออีกอย่างหนึ่ง ที่อ้างว่าเป็นศาสนา แบบใหม่ มีความศักดิ์สิทธิ์ หากใครได้เข้าร่วมเป็นสมาชิกและ ปฏิบัติตาม จะได้รับผลบุญมหาศาลหาประมาณมิได้ ผู้มีความ ผักใฝ่ในบุญกุศลเป็นบุคคลที่หูเบาใจเบา จะมีใจอ่อนไหวไป ตามข่าวลือนี้ได้ง่าย ก็จะพากันหลั่งไหลเข้าไปเป็นสมาชิก เพื่อ มอบกายถวายตัวในศาสนานั้นๆ เขาจะเรียกเอาเงินเท่าไร ก็จ่าย ไปตามที่เขาต้องการ

หรือมีข่าวเล่าลือมาว่า มีพระอรหันต์เกิดขึ้นในโลกนี้ แล้ว ก็พากันหลั่งไหลไปกราบไหว้บูชา เพราะมีความเชื่อว่า ใครได้กราบไหว้พระอรหันต์ครั้งหนึ่ง จะมีบุญมหาศาล หรือ ได้ให้ทานแก่พระอรหันต์ครั้งหนึ่ง ถือว่าเป็นยอดมหาทาน อันยิ่งใหญ่ มีเงินทองมากน้อยเท่าไรก็ถวายทานอย่างเต็มที่ ข่าวลืออย่างนี้ หากท่านได้เป็นพระอรหันต์องค์จริงก็โชคดีไป ถ้าได้ทานถูกพระอรหันต์องค์ปลอม เงินทองที่ถวายไปก็เป็น ความโชคดีแก่พระอรหันต์องค์ปลอมไป จะไปขอเงินทอง จากท่านกลับมาไม่ได้เลย

การให้ทานไปด้วยความศรัทธาเลื่อมใสด้วยใจจริง ถวายทานไปแล้วไม่คิดเสียดายเงินทองที่ให้ทานไป ถึงพระ ท่านยังเป็นปุถุชนอยู่ก็ตาม ถ้าให้ทานในลักษณะนี้ก็จะมีผลบุญ มากทีเดียว ในยุคสมัยนี้ มีข่าวลือเรื่องของพระอรหันต์กันอยู่มาก จึงอยากต้องการพิสูจน์ว่า องค์ไหนจริงองค์ไหนปลอม ข่าวลือนี้จะเกิดจากลูกศิษย์ใกล้ชิด เพื่อสร้างภาพให้อาจารย์ ของตัวเองเป็นพระอรหันต์ พูดโน้มน้าวพรรณนา ศักดานุภาพ มีความรู้ความสามารถอะไรบ้าง ก็โฆษณากัน ไป เพื่อให้คนทั้งหลายมีความเชื่อถือและคล้อยตาม เพื่อเก็บเกี่ยวผลประโยชน์ที่จะตามมาในภายหลัง คนหูเบา ใจเบามีนิสัยเชื่อง่ายงมงาย ไม่มีปัญญาพิจารณาในข่าวลือ ดังกล่าว ก็จะเกิดความเสียใจในภายหลัง ขอให้พวกเราได้ใช้ ปัญญาพิจารณา ในเรื่องของข่าวลือนี้บ้าง





นิดังใจเมาหูเมา ตัดผินใจเช็ดง่าง ตัดงใช้มีญญาพิจารณา ให้รู้เห็นในเหตุในผล ให้รู้เห็นในความจริงก่อน จึงตัดผินใจเช็ด

sylososof situata





## ๔. อย่าได้เชื่อเพียงสักว่า อ้างมาจากตำราหรือคัมภีร์

นี่ก็เป็นพุทธพจน์อีกข้อหนึ่งที่พระพุทธองค์ได้ตรัส เอาไว้ พระพุทธเจ้าทรงมีพระญาณหยั่งรู้เรื่องศาสนาของ พระองค์ว่า เมื่อบั้นปลายในศาสนาของพระองค์จะมีผู้เขียน ตำราอ้างไปว่า นี้เป็นคำสอนของเราตถาคตขึ้นมา แต่ละตำราจะมีความแตกต่างกันออกไป ใครมีความเห็นอย่างไรก็ตีความไปอย่างนั้น และเขียนเป็นตำราออกมาเป็นจำนวนมาก แต่ละ ตำราจะเหมือนกันบ้าง ไม่เหมือนกันบ้าง บางตำราจะไม่ถูกต้อง ตามคำสอนของพระพุทธเจ้าแต่อย่างใด ในบางตำราก็มีความถูกต้องตามคำสอนของพระพุทธเจ้า เมื่อพุทธบริษัทนำไปปฏิบัติ ก็จะให้ผลเป็นไปในมรรคผลนิพพานอย่างแท้จริง

มีทั้งพระและพราวาสเขียนตำราขึ้นมาเป็นจำนวนมาก เมื่อตำราไม่เป็นไปในทิศทางเดียวกัน ผู้ที่นำไปศึกษาก็จะเกิด ความสับสน จับต้นชนปลายไม่เข้าใจเลยว่า ตำราไหนผิด ตำราไหนถูก แต่ละตำราก็อ้างอิงว่า เป็นพระธรรมคำสอนของ พระพุทธเจ้าทั้งหมด ผู้อ่านที่มีสติปัญญาน้อยก็ปักใจเชื่อไปว่า ตำรานี้ถูกต้องตามคำสอนของพระพุทธเจ้าทั้งหมด เพราะ ถือว่าตำราคัมภีร์นี้เป็นของเก่าแก่ ไม่กล้าที่จะแก้ไขเพิ่มเติม

นักปราชญ์ยุคใหม่ได้เขียนตำราออกมา แล้วนำไป อบรมสั่งสอนต่อๆกันไป ส่วนมากจะเน้นหนักในวิธีทำสมาธิ



เพื่อให้จิตมีความสงบ เมื่อจิตมีความสงบแล้วจะเกิดปัญญาขึ้น ที่ผู้เขียนตำราหรืออบรมสั่งสอนกันอยู่นั้น แสดงว่าไม่ได้อ่าน ประวัติเดิมของพระพุทธเจ้าเลย ในครั้งนั้นพระองค์ได้ไป ฝึกทำสมาธิ กับดาบสทั้งสองอยู่นานร่วมปี พระองค์ก็ไม่มีปัญญา เกิดขึ้นแต่อย่างใด จากนี้ไปให้เราอ่านพุทธประวัติให้ดี มีเหตุผล ในการอ่านให้เข้าใจ

พระพุทธองค์ได้สร้างบารมีมาด้วยปัญญาธิกะ พระองค์มีปัญญาพร้อมแล้วอย่างสมบูรณ์เต็มที่ เมื่อพระองค์ ทำสมาธิอยู่กับดาบสทั้งสองนั้น พระองค์ก็ทำสมาธิทำให้จิต มีความสงบอย่างเต็มที่ ก็ไม่มีประวัติว่าปัญญาได้เกิดขึ้น จากความสงบของสมาธิแต่อย่างใด

ที่เขียนตำราไปและสอนกันไปอย่างไร้เหตุผล หากมี คนถามว่า เหตุใดท่านจึงสอนอย่างนี้ ก็จะตอบไปว่า ตำราเขียน ไว้อย่างนี้ในทันที หากมีคำถามอีกว่า ตำรานั้นเป็นคำสอนของ พระพุทธเจ้าหรือไม่ ก็จะตอบไปว่า ไม่รู้ นี้คือสอนกันไปโดย ไม่รับผิดชอบ ทำให้ชาวพุทธมีจำนวนมากเกิดความเข้าใจผิด ในคำสอนของพระพุทธเจ้าเป็นอย่างมากทีเดียว

ดังที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้ว่า ศาสนาของเราตถาคตจะ เสื่อม ก็เพราะพุทธบริษัททำให้เสื่อม ศาสนาของเราตถาคตจะ มีความเจริญ ก็เพราะพุทธบริษัททำให้เจริญ ในยุคนี้สมัยนี้ พระพุทธศาสนาเสื่อมลง หรือเจริญขึ้น ให้เราพิจารณาตัวเอง ว่า เราเป็นผู้ทำให้พระพุทธศาสนาเสื่อม หรือทำให้พระพุทธศาสนาเสื่อม หรือทำให้พระพุทธศาสนาเจริญ ให้เราสังเกตดูตัวเราเองว่าใจเรามีความหนักแน่น หรือไม่หนักแน่น ในพระพุทธศาสนาเพียงใด ในตำราคัมภีร์ ที่เราอ่าน เราต้องอ่านด้วยเหตุและผล มีสติปัญญาในการอ่าน วิจัย วิเคราะห์ ใคร่ครวญ ตรึกตรองให้ดี เพราะมีทั้งหนังสือ ใหม่และหนังสือเก่า ถ้าอ่านตำราไม่มีปัญญา ก็จะพากันเชื่อ แบบงมงายต่อไป

ที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้ว่า อย่าได้เชื่อเพียงสักว่านี้ อ้างมาจากตำราหรือคัมภีร์ ในความหมายนี้มีความชัดเจนมาก ทำไมพวกเราจึงไม่เอามาพิจารณาดูบ้าง พระพุทธเจ้าไม่ให้เชื่อ โดยผูกขาดในตำราเพียงฝ่ายเดียว พระพุทธองค์ต้องการ ให้เรามีความมั่นใจในเหตุผล ที่เป็นธรรมาธิปไตยมาเป็น หลักประกัน ให้รู้จริงเห็นจริงตามความเป็นจริง ด้วยปัญญาของเราเอง มิใช่ว่าในตำราว่าอย่างไรก็เชื่อกันไปอย่างนั้น หรือ ครูอาจารย์สอนอย่างไรก็เชื่อไปอย่างนั้น

เช่นสอนว่า ทำสมาธิไปเถอะ เมื่อจิตมีความสงบแล้ว จะเกิดปัญญาขึ้น ในสมัยครั้งพุทธกาลพระพุทธเจ้าทรง สอนอย่างนี้หรือไม่ ถ้าเราได้อ่านประวัติของพระพุทธเจ้า และประวัติของพระอริยสาวกเจ้าทั้งหลายในสมัยครั้งพุทธกาล

มีความเข้าใจดีแล้ว จะนำเอาอุบายนั้นไปปฏิบัติ จนได้บรรลุ มรรคผล เป็นพระอริยบุคคลตามกำลังบารมีที่ได้บำเพ็ญมา ใน สถานที่ใดมีพุทธบริษัทได้มาฟังธรรมแล้ว พระพุทธเจ้าจะยก สัจธรรมที่เป็นจริง ขึ้นมาอธิบายให้พุทธบริษัทใช้สติปัญญา พิจารณา ให้รู้เห็นตามหลักความจริงนั้นๆ จนได้บรรลุธรรม เป็นพระอริยเจ้าในขณะนั้น

อุบายธรรมของพระพุทธเจ้าที่นำมาอบรมสั่งสอนนั้น เป็นอุบายให้คนเปลี่ยนความเห็นผิดเป็นจุดแรก เพราะนิสัย เดิมของคนเราเป็นมิจฉาทิฏฐิ มีความเห็นผิดในหลักความจริง ตลอดมา ฉะนั้นพระองค์จึงมีอุบายสอนให้มีความเห็นเป็น สัมมาทิฏฐิ ให้มีความรู้เห็นที่ถูกต้อง ชอบธรรม เรียกว่าปัญญา ความเห็นชอบ ให้พวกเราได้ศึกษาในหมวดธรรมที่เรียกว่า มรรค ๘ ซึ่งเป็นหมวดธรรมที่สำคัญเป็นอย่างยิ่ง ในมรรค ๘ นั้น พระองค์จะยกเอาสัมมาทิฏฐิ ปัญญาความเห็นชอบให้เป็นหลัก ยืนตัวเอาไว้ ดังที่พระองค์ได้ตรัสเอาไว้ว่า ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย รอยเท้าของสัตว์ทั้งหลาย ย่อมรวมอยู่ในรอยเท้าของช้าง เท่านั้น นี้ฉันใดภิกษุทั้งหลาย หมวดธรรมทั้งหลาย ย่อมมารวมลงในสัมมาทิฏฐิ ปัญญาความเห็นชอบนี้เท่านั้น ย่อมมารวมลงในสัมมาทิฏฐิ ปัญญาความเห็นชอบนี้เท่านั้น





อ่านอกรามผิด อ่านอกรามอา อ่านอกรามอา ภากสาอานุมนอิด อัยการัง:การิบ

misos 078 Emp veletina



ขอให้พวกเราชาวพุทธทั้งหลาย พากันศึกษาประวัติ ความเป็นมาของพระอริยเจ้าทั้งหลายในสมัยครั้งพุทธกาล ให้เข้าใจ ในครั้งนั้นพระองค์ได้ตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าแล้ว ได้แสดงธรรมโปรดปัญจวัคคีย์ทั้ง ๕ เป็นกลุ่มแรก และกลุ่ม อื่นๆอีกมากมาย แต่ละกลุ่มพระองค์แสดงธรรมเรื่องของ ความจริง ความถูกต้องชอบธรรม ให้ตั้งอยู่ในสัมมาทิฏฐิ ความเห็นชอบตามความเป็นจริงก่อนทุกครั้ง แม้พระองค์ แสดงธรรมให้แก่ฆราวาส พระองค์ก็ต้องแสดงธรรมตาม ความเป็นจริงก่อนทุกครั้ง ให้ผู้ฟังเปลี่ยนจากความเห็นผิด กลับมาเป็นผู้มีความเห็นถูก นี้คือจุดยืนถูกต้องตามที่ พระพุทธเจ้าต้องการในขั้นเริ่มต้น ถ้าเปลี่ยนความเห็นผิด ไม่ได้ถึงจะแสดงธรรมไปก็ไม่มีประโยชน์อะไร เรียกว่า ตัวส่งตัวรับเข้ากันไม่ได้ จึงยากในการอบรมสั่งสอน ฉะนั้น สัมมาทิฏฐิความเห็นชอบ จึงเป็นจุดเริ่มต้นที่สำคัญเป็น อย่างยิ่ง

หลายท่านที่อ่านหนังสือข้าพเจ้าแล้ว มีความเข้าใจว่า หลวงพ่อทูลไม่ได้สอนในวิธีการทำสมาธิ นี่แสดงว่า ท่านผู้นั้น อ่านหนังสือหลวงพ่อทูลไม่เข้าใจ เพราะท่านเหล่านี้จะมีการ ทำสมาธิเพียงอย่างเดียว เพราะได้รับจากครูผู้สอนมามีแต่วิธี ทำสมาธิเท่านั้น และมีความเชื่อตามครูผู้สอนไปว่า เมื่อจิตมี ความสงบดีแล้วจะเกิดปัญญาขึ้น นี้คือความเห็นสมัยใหม่ ส่วนหลวงพ่อทูลอยากให้คนเข้าใจในหลักคำสอนของพระพุทธเจ้า อันเป็นหลักดั้งเดิม ที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้แล้ว พระพุทธเจ้าต้องการให้มีปัญญาความเห็นชอบ เมื่อมีปัญญาความเห็นชอบเป็นหลักที่มั่นคงแล้ว การทำสมาธิ ก็จะเป็นสัมมาสมาธิ ทำให้จิตมีความสงบตั้งมั่นในสมาธิได้เร็ว

ข้าพเจ้าไม่ได้ปฏิเสธในการทำสมาธิแต่อย่างใด ใครจะมี คำบริกรรมทำสมาธิ ให้จิตมีความสงบตั้งมั่นได้ในระดับไหน ก็ทำกันไป เพราะการทำสมาธิจะทำให้เกิดมีกำลังใจ เพื่อจะเป็นอุบายหนุนปัญญาได้เป็นอย่างดี เรียกว่าสมาธิ เสริมปัญญา ให้มีความเฉียบแหลมมากขึ้น

ที่ว่าหลวงพ่อทูลปฏิเสธนั้น คือปฏิเสธในคำว่า ทำให้ เกิดปัญญานั่นคือ ทำสมาธิจิตมีความสงบดีแล้ว จะไม่ทำให้ เกิดปัญญาแต่อย่างใด เพราะพื้นฐานของปัญญาเรายังไม่รู้ เรื่องอะไร ถึงจะทำสมาธิมีความสงบได้ก็จะเป็นสมาธิหัวตอ จะต่อเชื่อมโยงไปสู่ปัญญาไม่ได้เลย

จะทำสมาธิเพื่อเสริมปัญญาได้ ผู้นั้นต้องฝึกทางปัญญา ความเห็นชอบเป็นฐานรองรับไว้ก่อน เมื่อทำสมาธิจิตมีความ สงบตั้งมั่นได้แล้ว ก็น้อมไปสู่ปัญญาเชื่อมโยงต่อกันได้เลย จะง่ายต่อการปฏิบัติและมีความก้าวหน้าในทางที่ถูกต้อง ชอบธรรม

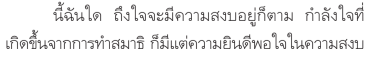


จงศึกษาให้เข้าใจว่า สมถะ วิปัสสนา ทั้งสองนี้ เป็น ของคู่กัน เป็นอุบายหนุนซึ่งกันและกัน ที่เรียกว่าปัญญาเสริม สมาธิ สมาธิเสริมปัญญา เพราะนิสัยแต่ละคนไม่เหมือนกัน

> บางท่านใช้ปัญญามากทำสมาธิน้อย บางท่านใช้ปัญญาน้อยทำสมาธิมาก บางท่านใช้ปัญญาและทำสมาธิเสมอกัน เพื่อให้เป็นไปตามนิสัยของแต่ละท่าน เพื่อความสะดวก

เพื่อให้เป็นไปตามนิสัยของแต่ละท่าน เพื่อความสะดวก สบายไม่ต้องฝืนนิสัยตัวเอง เช่นผู้มีนิสัยปัญญาวิมุติ จะใช้ ปัญญามากกว่าการทำสมาธิ ผู้มีนิสัยเจโตวิมุติ จะใช้สมาธิ มากกว่าการใช้ปัญญา

การทำสมาธิให้จิตมีความสงบเพียงอย่างเดียว การ ภาวนาปฏิบัติจะไม่มีความก้าวหน้าแต่อย่างใด จะวกวนเวียน ไปมาอยู่ที่จุดเดิมคือความสงบ เหมือนคนตาบอดพายเรืออยู่ ในสระ จะพายเรือวนไปเวียนมาหาทางออกไม่ได้เลย จะมี ประตูเปิดกว้างอยู่ก็ไม่เห็นช่องทางที่จะออกไป หรือเหมือนมี ปากกาอยู่ในมือ แต่ไม่มีกระดาษที่จะเขียน หรือมีกระดาษให้ เขียน แต่เขียนหนังสือไม่เป็น ปากกากระดาษก็ไม่มีความหมาย อะไร





เท่านั้น อีกไม่นานกำลังใจที่เกิดจากสมาธิก็จะเสื่อมไป ไม่ได้ ประโยชน์อะไร จะไม่รู้เห็นตามความเป็นจริงในสัจธรรมได้เลย เมื่อสมาธิเสื่อมลงก็นึกคำบริกรรมทำสมาธิให้จิตมีความสงบอีก แล้วเสื่อมไปอีก วกวนซ้ำซากอยู่อย่างนี้ จะไม่มีความเจริญ ก้าวหน้าในการปฏิบัติแต่อย่างใด

ขอให้พวกเราได้ศึกษาในหมวดมรรค ๘ ที่ พระพุทธเจ้าได้จัดหมวดหมู่เอาไว้แล้ว เป็นอุบายเปลี่ยน ความเห็นที่เป็น มิจฉาทิฏฐิ ความเห็นผิด ความเข้าใจผิดตาม หลักความจริง แต่เรามาฝืนความเป็นจริง เพื่อให้ได้ตามใจ ที่เราชอบ ถ้าไม่ได้ตามใจที่ต้องการก็จะเกิดความทุกข์ใจ นี้คือความเห็นผิด ความเข้าใจผิด ตามหลักความเป็นจริง

ถ้าความเห็นผิดเป็นต้นเหตุ ก็จะเกิดความความคิด ผิดตามมา วาจาที่พูด กายที่ทำในสิ่งใด ก็จะเป็นการ พูดผิดทำผิดเรื่อยไป

ถ้าลบล้างความเห็นผิดให้หมดไปจากใจไม่ได้ เมื่อไป ทำสมาธิ กำลังใจที่เกิดขึ้นจากจิตที่สงบ ก็จะมาบวกกันกับ มิจฉาทิฏฐิ ความเห็นผิดที่มีอยู่เดิม ก็จะเกิดเป็นมิจฉาสมาธิ ขึ้นที่ใจ จะทำให้เกิดความไม่ปกติ

> จะมีความเพียรก็เป็นความเพียรที่ผิดปกติ จะมีสติระลึกในสิ่งใดก็ระลึกได้ผิดปกติ



จะเกิดมีปัญหาในการภาวนาปฏิบัติที่เป็นผลไม่ปกติ เกิดขึ้น ที่พูดกันว่า กรรมฐานแตก หรือเป็นสัญญาวิปลาส ภาวนาปฏิบัติเกิดเป็นบ้า ก็เพราะเหตุที่เป็นมิจฉาเดิมไม่ได้แก้ไข นั้นเอง

พระพุทธเจ้าจึงให้แก้ไขความเห็นผิดให้หมดไปจากใจ ให้ตั้งหลักสัมมาทิฏฐิ ปัญญาความเห็นชอบตามหลักความเป็น จริงให้มั่นคง คำว่าความเป็นจริงหมายถึงความจริงที่เป็นไป ในไตรลักษณ์ คือ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ให้พิจารณา ด้วยปัญญารอบรู้ สิ่งที่เป็นไปตามไตรลักษณ์นี้อยู่ นั้นคือ ตั้งหลักสัมมาทิฏจิ ความเห็นที่ถูกต้องชอบธรรม

ถ้าตั้งสัมมาทิฏฐิ ปัญญาความเห็นชอบมีความมั่นคง ภายในใจแล้ว ความคิดพิจารณาในสิ่งใด ก็มีความคิดที่ถูกต้อง ชอบธรรม จะพูดในเรื่องอะไร จะทำในสิ่งใด จะหาเลี้ยงชีพ อย่างไร ล้วนแล้วแต่มีความชอบธรรม

จะมีความเพียรในสิ่งใด ก็เป็นความเพียรที่ชอบธรรม สติระลึกในสิ่งใดก็เป็นความระลึกที่ชอบ ถูกต้องตามหลัก ความเป็นจริง จะทำสมาธิก็มีความตั้งใจที่มั่นคง ไม่หวั่นไหว ไปตามอารมณ์ทั้งหลาย จะเป็นอารมณ์แห่งความรัก อารมณ์ แห่งความชัง อารมณ์ที่ชอบใจ อารมณ์ที่ไม่ชอบใจ ไม่มี ความหวั่นไหวไปตามอารมณ์นั้นๆ นี้คือปัญญารอบรู้ตามความเป็นจริง จึงไม่มีอารมณ์ สิ่งใดมาทำให้ใจเกิดความเห็นผิดไปได้ ฉะนั้นความเห็นผิดและ ความเห็นถูกทั้งสองนี้ จึงจำเป็นที่เราต้องศึกษาให้ใจได้รู้ว่า ความผิดและความถูกต่างกันอย่างไร แต่ละอย่างให้ผลเป็น อย่างไร ถ้าเราไม่เข้าใจในสิ่งที่ผิด ก็จะไม่รู้ว่าความถูกเป็น อย่างไร ถ้าไม่รู้จักความชั่ว ก็ไม่รู้ว่าจะเอาความดีมาจากไหน ถ้าไม่รู้ไม่เข้าใจในตำราและคัมภีร์ที่ผิด จะหาเอาตำราและคัมภีร์ ที่ถูกต้องชอบธรรมไม่ได้เช่นกัน

นี้เองที่พระพุทธเจ้าทรงเป็นห่วง หมู่พุทธบริษัทใน ช่วงบั้นปลายพระพุทธศาสนา ก็หมายถึงยุคของพวกเราใน ปัจจุบันนี้เอง พวกเราเคยได้อ่านในตำราและคัมภีร์มามากแล้ว จะได้รู้ความแตกต่างกันหลายตำราทีเดียว หรือได้รับฟัง วิธีปฏิบัติแต่ละสำนัก แต่ละครูอาจารย์ก็มีความแตกต่างกัน พวกเราผู้อ่านจะมีความคิดเห็นเป็นอย่างไรว่า ตำราไหนผิด คัมภีร์ไหนถูก พวกเราก็พอจะเลือกเอาตำราที่ถูกได้ ถ้าเลือก ได้ตำราและคัมภีร์ ตรงตามที่พระพุทธเจ้าตรัสไว้ เราก็จะได้ รับข้อมูลในหมวดธรรมที่เป็นจริง เมื่อนำมาปฏิบัติก็จะได้ รับผลที่ถูกต้องตามที่เราต้องการ ถ้าเป็นหนังสือปรัมปรา ที่พากันเขียนขึ้นด้วยการสุ่มเดา เมื่อเอามาปฏิบัติก็จะเกิดผล ที่ไม่ดีตามมา





อูกรภิกหุทั้งหลาง
รองเท้าของลัตธ์ทั้งหลาง
ช่อมรอมองู่ในรองเท้าของชักงหลาง
หมอดธรรมทั้งหลาง
หมอดธรรมทั้งหลาง
ช่อมมารอมลงในลัมมาที่กริ

misos 018 Emp veletaria





ในหลักคำสอนของพระพุทธเจ้าแล้ว พระพุทธเจ้า ต้องการให้พวกเราพึ่งตัวเอง หมายถึงให้พวกเราได้ฝึกสติ ปัญญา และแนวความคิดเป็นของตัวเอง อย่าลอกเลียนแบบ เอาจากตำรา หรือเอาความรู้จากผู้อื่นมากนัก เหมือนกับ การเขียนกระทู้ธรรม คำเฉลยในกระทู้นั้น ถือว่าเป็นตำรา แบบอย่าง เราไม่ควรที่จะเขียนลอกเอาตามคำเฉลยนี้ มาเป็น ความรู้ของตัวเอง เราต้องฝึกสติปัญญาความรอบรู้เป็นของ เฉพาะตัวเท่านั้น จึงจะสมกับคำว่า ตนแลเป็นที่พึ่งแห่งตน เราต้องฝึกสติปัญญาให้เกิดขึ้นกับใจเราให้ได้

มีนักปราชญ์ท่านให้คติธรรมเอาไว้ว่า การปฏิบัติ อย่าทั้งตำรา และอย่าเอาตามตำรา คำว่าอย่าทิ้งตำราและ อย่าเอาตามตำราหมายความว่า ตำรานั้นเป็นต้นแบบตัวอย่าง เป็นหลักอ้างอิงได้เป็นอย่างดี ให้เราพิจารณาตั้งข้อสังเกตว่า ตำราหรือคัมภีร์นั้น เป็นความรู้ของผู้มีสติปัญญานำมาเขียน เอาไว้ ให้ทำความเข้าใจแก่ตัวเองว่า เราต้องฝึกสติปัญญาขึ้นมาเอง ความรู้และปัญญาของเรา ก็ให้เป็นไปในลักษณะ เดียวกันกับตำรา ถึงสำนวนและประโยค จะมีความแตกต่าง กันไปบ้างก็ไม่เป็นไร ข้อสำคัญในความหมายให้เป็นเรื่อง เดียวกัน ไม่เช่นนั้นจะเหมือนพระโปฐิละ ที่แบกใบลานเปล่า ถึงจะเรียนรู้จดจำมาจากตำรา ให้ถือว่าเป็นความรู้ของผู้อื่น จะเอามาแก้ปัญหาภายในใจของตัวเราไม่ได้เลย



ฉะนั้นเราต้องฝึกสติปัญญาให้เกิดขึ้นแก่ตัวเรา แล้วเอา มาแก้ปัญหาของตัวเราเอง จึงจะเป็นแนวทางที่ถูกต้อง ดังคำว่า หนามยอกต้องเอาหนามบ่ง หมายความว่าเมื่อปัญหาเกิดขึ้น จากความเห็นและความคิดในเรื่องใด เราต้องใช้ปัญญา เรามาเป็นอุบายแก้ไข ให้ปัญหาทั้งหลายได้หมดไปจากใจให้ได้

ฉะนั้นการปฏิบัติ เราต้องพึ่งตัวเอง พึ่งสติปัญญาความ สามารถของตัวเอง อย่าเป็นนิสัยชอบลอกเลียนแบบอย่างของ คนอื่นมากนัก เช่น มรรค ๘ ที่พระพุทธเจ้าได้เรียงลำดับไว้ แล้ว ถ้าจัดให้เป็นสิกขาสาม น่าจะออกมาในรูปแบบ ปัญญา ศีล สมาธิ เรื่องของศีล สมาธิ ปัญญา ที่พวกเราได้รู้กันมา จากตำรานั้น เพียงเป็นหลักสูตรในภาคปริยัติเท่านั้น เมื่อจะ เอามาปฏิบัติต้องเอาตามหลักเดิม ที่พระพุทธเจ้าได้ตรัส เอาไว้แล้ว เรียกว่า ปัญญา ศีล สมาธิ

หลักปัญญาต้องนำหน้า เช่น ปัญญา ๓ คือ สุตฺตมยปัญญา จินฺตามยปัญญา ภาวนามยปัญญา

มีความชัดเจนว่า สุตฺตมยปัญญา เป็นปัญญาในภาค การศึกษา เช่นศึกษาในหมวดศีล ๕ ศึกษาในหมวดศีล ๘ หรือหมวดศีล ๑๐ ศีล ๒๒๗ ของพระเณร จำเป็นต้อง ศึกษาให้เข้าใจในข้อห้ามนั้นให้ดี จึงรักษาศีลในหมวดนั้นๆ ต่อไป หรือจะทำสมาธิแต่ละวิธี ก็ต้องมีปัญญาศึกษาในหมวด สมาธินั้นๆ ให้เข้าใจ จึงจะทำสมาธิต่อไปได้ เฉพาะหมวดศีล หมวดสมาธิ เป็นหลักปริยัติ ต้องใช้ปัญญาศึกษาให้เข้าใจ หรือธรรมะที่จะนำมาเป็นอุบายในการปฏิบัติ ก็ต้องศึกษาใน หมวดธรรมนั้นๆ ให้รู้ในความหมาย จึงเอาหมวดธรรมนั้น มาปฏิบัติต่อไป

ฉะนั้นพวกเราต้องเอามรรค ๘ อันเป็นหมวดธรรมที่ พระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้แล้ว ในสมัยครั้งพุทธกาล มีพุทธบริษัท ปฏิบัติธรรมมรรค ๘ พากันได้บรรลุธรรมเป็นพระอริยเจ้า เป็นจำนวนมาก ในยุคนี้ถ้าพวกเราเอาวิธีปฏิบัติตามแบบอย่าง ของพระพุทธเจ้า พวกเราก็จะรู้แจ้งเห็นจริงในสัจธรรม เหมือนในครั้งพุทธกาลเช่นกัน





จันชื่อว่า ของปลอม เรลาไม่จีกกับนั้น จันชื่อว่า บอด เเลาก็ละไรไม่จุกกับจุด ดนตาบอดที่บจะจับจิตากูในติเป็ด ก็ไม่รู้จักเป็นละไร

mos ordens villaria





## ๕. อย่าได้เชื่อเพียงสักว่า ตรรก คิดคำนวณ ด้วยการสุ่มเดาเอา

การสุ่มเดานี้ มีความเสี่ยงต่อการผิดพลาดได้ง่าย เหมือนการเดินทาง ถ้าไปด้วยการสุ่มเดาจะมีการหลงทางได้ง่าย จะกลับเข้าสู่เส้นทางที่ถูกต้องนั้นยาก หรืองานทุกประเภท ถ้าทำด้วยการสุ่มเดา จะมีการทำที่ผิดพลาดนั้นมีสูง จะแก้ไข ให้ถูกต้องได้ตามเดิมก็ยากที่จะแก้ได้

นี้ฉันใด การปฏิบัติธรรมนี้มีความละเอียดอ่อน ถ้าสุ่มเดาในการปฏิบัติถูกก็โชคดีไป ถ้าสุ่มเดาผิดการปฏิบัติ ก็จะมีผลที่ผิดเกิดขึ้น

ถ้าเข้าใจผิดคิดว่าปฏิบัติถูก ก็จะเกิดความเห็นผิด ต่อไปโดยไม่รู้ตัว เพราะการปฏิบัติธรรมเป็นเรื่องของใจโดย ตรง ส่วนกายวาจาเพียงเป็นอุบายประกอบเท่านั้น ข้อสำคัญ คือใจที่เป็นศูนย์รวมให้แก่หมวดธรรมทั้งหลาย จึงเรียกว่าใจ เป็นใหญ่เป็นประธาน การศึกษาธรรมต้องรู้จักในหมวดธรรมให้ชัดเจนว่า ธรรมหมวดไหนปฏิบัติแล้วให้ผลเป็นอย่างไร ถ้าปฏิบัติไปแบบสุ่มเดา โดยไม่เข้าใจในธรรม ปฏิบัติผิด ก็ไม่รู้ ปฏิบัติถูกก็ไม่รู้ จะไม่เกิดผลดีแก่ตัวเราแต่อย่างไร



ธรรมหมวดใดที่พระพุทธเจ้าตรัสไว้ว่าไม่ถูกต้อง ให้พากันละ พวกเราก็ต้องละ ธรรมหมวดใดพระพุทธเจ้า สรรเสริญ ให้พากันปฏิบัติเพื่อให้เกิดความเจริญเราก็พากัน ปฏิบัติในธรรมหมวดนั้นๆ ให้เกิดความเจริญแก่ตัวเรา ยิ่งๆขึ้นไป มิใช่ว่าจะพากันภาวนาปฏิบัติกันไปแบบสุ่มเดา

อาจจะเข้าใจผิดไปว่า ธรรมนี้พระพุทธเจ้าให้ละ แต่ เรากลับไปทำให้มากขึ้น หมวดธรรมนี้พระพุทธเจ้าสรรเสริญ ให้พากันเจริญมากขึ้น แต่ก็พากันละธรรมหมวดนั้นเสีย ถ้าเป็นในลักษณะอย่างนี้ จะไม่เป็นผลดีแต่อย่างใด

เหมือนกับการรับเหมางานก่อสร้างอาคารต่างๆ ถ้าคิด ราคาประมูลแบบสุ่มเดา ผู้รับเหมามีแต่จะขาดทุน การคำนวณ น้ำหนักของอาคารแบบสุ่มเดา ฐานรองรับน้ำหนักของอาคาร ก็สุ่มเดา ใส่เหล็กไม่ได้มาตรฐาน อาคารก็ทรงตัวอยู่ไม่ได้ จะทำ ให้เกิดการทรุดตัวพังทลายไปตามๆกัน นี้ฉันใด การปฏิบัติธรรม ด้วยการสุ่มเดา จะเอาความถูกต้องที่ ชัดเจนไม่ได้เลย ธรรม ปลอมก็ไม่รู้ ธรรมจริงก็ไม่เข้าใจ การปฏิบัติจะเข้าถึง ซึ่งมรรคผลนิพพานนั้นก็ต้องผิดหวังกันไป

พระพุทธเจ้าตรัสไว้ว่า ธัมมวิจยะ การเลือกเฟ้นหา หมวดธรรมที่ถูกต้องตามหลักความเป็นจริง จึงเป็นสิ่งสำคัญ อย่างยิ่ง เมื่อได้หมวดธรรมที่ถูกต้องมาปฏิบัติ ก็จะเกิดผลดี ที่ถูกต้อง ตามคำสอนของพระพุทธเจ้าอย่างสนิทใจ

ในยุคนี้ส่วนใหญ่ผู้ปฏิบัติจะเป็นในลักษณะแบบสุ่มเดา เหมือนคนตาบอดทำงานต้องลูบคลำไปมา เมื่อหาจุดไม่ได้ ก็พากันสุ่มเดากันไป ใจก็เกิดความสงสัยลังเล ไม่รู้ว่าตัวเอง ปฏิบัติผิดหรือถูก เกิดความไม่แน่ใจในธรรมหมวดนั้นๆ ไม่รู้ว่าจะเริ่มต้นการปฏิบัติในรูปแบบใด จับต้นชนปลายเกิด ความสับสน ไม่แน่ใจในการปฏิบัติของตัวเอง ในที่สุดก็คือ การปฏิบัติแบบสุ่มเดา เอาหลักธรรมที่แน่นอนไม่ได้ ปฏิบัติ ไปแบบสุ่มเดากันไป แบบไม่มีจุดหมายปลายทาง

พากันไปถามหลวงพ่อ หลวงตาบอกทางให้ ถ้าถาม ถูกองค์ที่รู้จริงเห็นจริงในธรรม เราก็จะได้ข้อมูลในการ ปฏิบัติธรรมที่ถูกต้อง ถือว่าท่านผู้นั้นมีความโชคดีไป ถ้าถาม ถูกองค์ที่กำลังหลงทางสุ่มเดาเหมือนกับเรา รับรองว่าหลวงพ่อ จะเป็นผู้ได้เปรียบ ถามธรรมหมวดไหน หลวงพ่อก็ตอบ ได้หมด จะไม่มีคำว่า หลวงพ่อไม่รู้ไม่เข้าใจ กำลังหลงทาง สุ่มเดาเหมือนโยมนั้นแหละ จะไม่มีคำอย่างนี้อย่างเด็ดขาด หลวงพ่อจะไม่ยอมเสียโง่ให้กับใครๆทั้งนั้น จะต้องแสดง ท่าทีลีลาออกมา เหมือนกับว่าตัวเองมีความรู้จริงเห็นจริง ในธรรมทันที

ที่พูดกันอยู่เสมอว่า บอดจูงบอด ไปไม่รอด เพราะ ตาบอดจูงกัน ฉะนั้นคำว่าตรรก ถ้าหมายถึงคิดแบบสุ่มเดา จะเอาความถูกต้องชอบธรรมอย่างสนิทใจมาจากที่ไหน ในยุคนี้ สมัยนี้อยู่ในช่วงบั้นปลายของพระพุทธศาสนา จะหาครูอาจารย์ องค์ที่ท่านปฏิบัติดี มีความรู้ความสามารถ และมีคุณธรรม พอจะหาได้ ถ้าหากเรามีสติปัญญา แสวงหาครูอาจารย์องค์ที่ ปฏิบัติมีความชอบธรรม จะหาท่านองค์นั้นได้โดยไม่เหลือวิสัย

การสุ่มเดาถือว่าเป็นความเสี่ยง เป็นทั้งผิดและถูก เรียกได้ว่าถูกน้อยผิดมาก เฉพาะเรื่องมรรคผลนิพพาน เป็น สถานที่เราไม่เคยรู้ไม่เคยเห็น และไม่เคยได้ไปมาก่อนว่ามรรค ผลนิพพานเป็นอย่างไร ทุกคนเพียงได้อ่านรู้มาจากตำราว่า มรรคผลเป็นอย่างนั้น นิพพานเป็นอย่างนี้ ส่วนอุบายแนวทาง ที่จะปฏิบัติเพื่อให้ถึงจุดนั้น จะมีการเริ่มต้นจากอุบายวิธีการ ปฏิบัติอย่างไร ถ้าไม่เข้าใจก็จะพากันสุ่มเดา เรียกว่าปฏิบัติแบบ สุ่มเดา

เพราะคำสอนของพระพุทธเจ้า พระองค์ได้ตรัสไว้เป็น จำนวนมาก เพราะจริตนิสัยของคนในยุคนั้น มีความแตกต่างกัน พระองค์จึงมีอุบายในธรรม มีความแตกต่างกันไปไม่เหมือน กัน เมื่อเอามารวมกันไว้ในที่เดียวกัน จึงเป็นพระธรรมคำสอน ของพระองค์มีจำนวนมาก ถ้าผู้ฉลาดมีสติปัญญา จะหาเอา หมวดธรรมมาปฏิบัติ ให้ถูกกับจริตนิสัยของตัวเองไม่ยากเลย จะไม่มีการสุ่มเดาให้เสียเวลา ฉะนั้นเราต้องศึกษาจริตนิสัยของตัวเราให้รู้ว่า เรามีจริต นิสัยอะไร เมื่อมารู้มาเข้าใจในจริตนิสัยของตัวแล้ว ก็คัดจัดสรรหาหมวดธรรมมาปฏิบัติให้มีความต่อเนื่องกัน อีกไม่นานผลของการปฏิบัติ ก็จะเกิดขึ้นที่ตัวเราเอง เหมือน กับคนป่วยกินยาถูกกับโรค กินไปไม่นานโรคก็จะหายไปได้ ไม่เหมือนคนป่วยกินยาแบบสุ่มเดา กินยาหมดไปไม่รู้ว่ากี่ตัวกี่ชนิด โรคก็ไม่หายไปได้ นี้ก็เพราะกินยา แบบสุ่มเดา นี้ฉันใด การปฏิบัติธรรมแบบสุ่มเดา ไม่เข้าถึง ซึ่งมรรคผลนิพพานได้เลย



พรเรียนอกรายานรัสพละพิยาเป็นอันอากบ พรกินเกิมทุกกับโรค ไม่ใต้นล

rot-0000 Emp Viletana



# อย่าได้เชื่อเพียงสักว่า คาดคะเนไปตามเหตุผล ของปรัชญาเพียงอย่างเดียว

นี้ก็เป็นพุทธพจน์อีกข้อหนึ่ง เราควรนำมาวินิจฉัย วิเคราะห์ พิจารณาให้ดีตามหลักวิธีของปรัชญานั้น ควรเชื่อ ถือได้เพียงใด ปรัชญาเป็นเพียงหลักวิชาการของคนอื่นที่เขา คาดคะเนเอาไว้ว่า สิ่งนั้นควรเป็นอย่างนั้น สิ่งนี้ควรเป็น อย่างนี้ ฉะนั้นการคาดคะเนไปตามหลักการอาจผิดถูกก็ได้ ถ้าหากคาดการณ์เอาเหตุผลมาเข้าข้างตัวเอง ตีความหมาย เข้าข้างตัวเอง หาเหตุผลมาประกอบเพื่อเข้าข้างตัวเอง ถ้าเป็น ในลักษณะนี้ ย่อมผิดไปจากธรรมาธิปไตย ก็จะกลายเป็น มิจฉาทิฏจิ ความเห็นผิดความเข้าใจผิดทันที

ในยุคปัจจุบันนี้ ที่มีอุบายการปฏิบัติมีความแตกต่างกัน
ก็เพราะตีความหมายในการคาดคะเน ในหลักธรรมเพื่อให้
เข้ากันได้ กับความเห็นของตน ถ้าตนมีความเห็นที่เป็นมิจฉาทิฏจิ
ความเห็นผิด การคาดคะเนก็จะผิดไปตามความเห็นของตน
ในทันที เพื่อให้มีความสัมพันธ์กลมกลืนไปในความหมายนั้นๆ
และเชื่อมโยงเรื่องต่างๆเข้ามาให้เป็นเรื่องเดียวกัน อ้างอิงเอา
ธรรมหมวดนั้นบ้าง หมวดนี้บ้าง คาดคะเนเอาบ้าง ตีความหมาย
ให้เข้ากันกับที่ตัวเองคาดคะเนเอาไว้



เหมือนบางศาสนา เขาก็มีอุบายวิธีตีความหมาย ในทางพระพุทธศาสนาแล้วเอามาประยุกต์ ใช้ให้เข้ากัน กับศาสนาของเขาอย่างกลมกลืนกัน ตีความหมายโยงใย ให้เป็นเรื่องเดียวกัน ทำให้ผู้อ่านที่มีสติปัญญาน้อย เกิดความเห็นคล้อยตามและเชื่อว่า ศาสนานั้นๆมีหลักคำสอน เหมือนกันกับพระพุทธศาสนา เขาหารู้ไหมว่า หลักคำสอน ในทางพุทธศาสนา อย่างถูกต้องแท้จริงนั้นเป็นอย่างไร

ฉะนั้นการคาดคะเนเละตีความหมาย ไปตามเหตุผลนั้น ยังเป็นดาบสองคม แม้แต่ชาวพุทธด้วยกันเอง ก็ยังตีความหมาย ในหมวดธรรมนั้นๆ มีความแตกต่างกันไป เช่นคำว่า พุทโธ หมายถึง รู้ ตื่น เบิกบาน การตีความในคำว่า ผู้รู้ ผู้ตื่น ผู้เบิกบาน ก็มีการตีความที่แตกต่างกันไป มีความแตกต่างกันอย่างไร ถ้าเรามีสติปัญญารอบรู้ตามความเป็นจริงจะรู้ได้ทันที เพราะ มีชาวพุทธเราเข้าใจในความหมาย คาดคะเนตีความกันไปตาม ความเข้าใจของแต่ละคน และไม่มีใครในยุคนี้สมัยนี้คัดค้าน กันได้เลย

และมีประโยคหนึ่ง ที่ตีความแตกต่างกันนั่นคือคำว่า
วิปัสสนานี้ประโยคหนึ่ง ที่ชาวพุทธเราตีความหมายแตกต่าง
กันไป จึงทำให้ผู้ปฏิบัติมีความสับสน เราเป็นชาวพุทธคนหนึ่ง
ต้องพิจารณาให้ดี และก็มีหลายประโยคที่ชาวพุทธ ตีความ

ที่แตกต่างกัน เราจะเชื่อถือเอาอุบายแนวทางใดเป็นหลักยืนตัว ขอให้เราตัดสินใจเอง เพราะเป็นยุคบั้นปลายพระพุทธศาสนา อะไรก็เกิดขึ้นได้ ให้เราตั้งสติให้ดี มีเหตุผลให้เป็นธรรมาธิปไตย เอาความเป็นจริงในธรรมเป็นเครื่องตัดสินใจ

ฉะนั้น การคาดคะเน เอาตามความเห็นของตัวเอง มิใช่ว่าจะมีความถูกต้องไปเสียทั้งหมด ถึงจะมีเหตุผลมา รองรับอยู่ก็ตาม ถ้าเหตุผลนั้นไม่เป็นธรรมก็จะเกิดความผิดพลาด จากหลักความเป็นจริงไปได้ เพราะความเข้าใจใน ทุกเรื่องจะมีหลักอนิจจัง ฝังอยู่ในตัวมันเองตลอดไป ใครจะมีความเข้าใจอย่างไรให้ถือว่าเป็นเรื่องของปุถุชน เหตุผลของปุถุชนกับเหตุผลของอริยชน จะเป็นผลออกมาแตกต่างกัน อยู่แล้ว และในยุคสมัยนี้ เราจะมีความเชื่อมั่นได้อย่างไรว่า ใครเป็นปุถุชนและอริยชน จะมีเหตุผลอะไรมาเป็นตัววัด

ดังข้าพเจ้าจะได้อธิบายเปรียบเทียบ เอาไว้ **เรื่องดู** พระอริยเจ้านั้นดูได้ยาก เพราะพระอริยเจ้าละนิสัยเดิมของ ตัวเองไม่ได้ นิสัยเดิมเป็นอย่างไร เป็นพระอริยเจ้าแล้วก็ยัง เป็นอยู่อย่างนั้น จึงเปรียบเทียบได้ดังนี้

- ๑. น้ำลึก เงาลึก ๒. น้ำลึก เงาตื้น
- ๓. น้ำตื้น เงาลึก ๔. น้ำตื้น เงาตื้น

- ขื้อ ๑. คำว่า น้ำลึก หมายถึง จิตได้บรรลุถึงแล้ว ซึ่งคุณธรรม เงาลึก หมายถึง เป็นผู้มีกิริยา มารยาทใน การแสดงออกมาทางกายและวาจา มีความสำรวมดี หาที่ตำหนิ ไม่ได้เลย
- ชื้อ ๒. คำว่า น้ำลึก ก็หมายถึงจิตที่มีคุณธรรมที่ เรียกว่า จิตเป็นพระอริยเจ้าแล้ว เงาตื้น หมายถึง กิริยา การแสดงออกมาทางกายและวาจา ไม่มีความสำรวมเลย การทำ การพูดก็เหมือนกับสามัญชนทั่วไป นิสัยไม่สมกับคำว่า สมณะ แต่อย่างใด ทั้งที่ใจได้บรรลุธรรมเป็นพระอริยเจ้าแล้ว จึงเรียกว่า น้ำลึก เงาตื้น
- ข้อ ๓. คำว่า น้ำตื้น หมายถึงจิตยังไม่ได้บรรลุธรรม เป็นพระอริยเจ้า คำว่า เงาลึก หมายถึง นิสัยกิริยา มารยาท สำรวมดี การยืน เดิน นั่งนอน หรือการพูดออกมาทางวาจา ก็เป็น กัปปิยวาจา เป็นคำพูดที่สำรวม ประชาชนได้รับฟังคำพูด แต่ละประโยค ทำให้เกิดความเลื่อมใสศรัทธา
- ข้อ ๔. คำว่า น้ำตื้น ก็หมายถึงใจยังไม่ได้บรรลุ ในคุณธรรม เงาตื้น หมายถึงกิริยามารยาทขาดการสำรวม อยากจะทำอะไรก็ทำไปตามใจชอบ ทั้งที่เรื่องนั้นไม่เหมาะสม ไม่เป็นกิจที่สมณะจะต้องทำ การพูดก็ไม่มีความสำรวม อยากจะพูดในเรื่องอะไร ก็ไม่คิดว่าคนอื่นจะเสียใจ พูดคำ ไม่สุภาพ หยาบคาย จะพูดดุด่าว่าใครก็ไม่คิดว่าคนอื่น จะเกิดความเสียหาย

ถ้าหากเอากลุ่ม น้ำลึก เงาลึก และเอากลุ่ม น้ำตื้น เงาลึก มาอยู่ร่วมกัน ทั้งสองกลุ่มนี้ จะมีกิริยามารยาทที่ สำรวมเหมือนกัน ไม่มีความแตกต่างกันแต่อย่างใด ถ้าใน ลักษณะนี้ เราจะไม่รู้เลยว่า กลุ่มไหนเป็นพระอริยเจ้าองค์จริง หรือองค์ปลอม

ถ้าเอากลุ่มน้ำลึก เงาตื้น และเอากลุ่มน้ำตื้นเงาตื้น มาอยู่ร่วมกัน การแสดงออกด้วยกิริยา มารมาท ทางกาย และวาจา จะไม่มีความสำรวมแต่อย่างใด ถ้าในลักษณะ นี้ เราก็จะไม่รู้เลยว่า กลุ่มไหนเป็นพระอริยเจ้าองค์จริงและ องค์ปลอม เช่นกัน

ฉะนั้น การดูพระอริยเจ้าจะไม่รู้เลยว่า พระองค์ใดที่ ได้บรรลุในคุณธรรมแล้ว และองค์ใดที่ยังไม่ได้บรรลุใน คุณธรรม จึงดูได้ยาก รู้ได้ยาก เพราะผู้ที่บรรลุธรรมเป็น พระอริยเจ้าแล้ว ไม่ได้ประกาศตัวว่าตนเองเป็นพระอริยเจ้า แล้ว เราจึงไม่รู้

ส่วนมากจะพากันคาดคะเนเอาเอง ถ้าครูอาจารย์ที่เรา มีความเคารพกราบไหว้ มักจะได้รับคำพยากรณ์จากลูกศิษย์ ว่า อาจารย์ของเราได้เป็นพระอริยเจ้าแล้ว ถ้าองค์ที่เราไม่เคารพ เชื่อถือ ถึงท่านจะได้บรรลุธรรมเป็นพระอริยเจ้าแล้ว ก็จะ ไม่อยู่ในสายตา มิหนำซ้ำยังมีความปรามาสต่อท่านไปด้วย เหตุนั้นการคาดคะเนไปตามเหตุการณ์ จะเชื่อว่าเป็นของ จริงไปเสียทั้งหมดไม่ได้ ในยุคบั้นปลายพระพุทธศาสนานี้ จะต้องมีเหตุการณ์ในลักษณะนี้เกิดขึ้นแน่นอน จะเป็นไปตาม ที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสเอาไว้แล้วทุกประการ





อัง สอให้อี มีเหตุผล ให้เม็นธรรมาธิมไดง เอาความเม็นจริงในธรรม เม็นเครื่องอัดสินใจ

misos 018 Emp Viletaria



#### ๗. อย่าได้เชื่อเพียงสักว่า ตรึกตามอาการ

คำว่า **ตรึก** ในความหมายง่ายๆ ก็คือนึกขึ้นได้นั้นเอง คำว่า **ตรอง** ก็หมายความว่า คิดพิจารณาไปตามอาการ ฉะนั้น การตรึกหรือนึกขึ้นได้ในสิ่งใดเรื่องอะไร ก็อย่าเพิ่งปักใจ เชื่อว่า การตรึกได้อย่างนั้นจะมีความถูกต้องไปเสียทั้งหมด ตรึกถูกก็เป็นได้ หรือตรึกผิดก็เป็นได้เช่นกัน ฉะนั้นการตรึกนี้ มีเหตุให้เกิดขึ้นในส่วนลึกของใจ เรียกว่าตรึกไปตามความเห็น ถ้าความเห็นเป็นมิจฉาทิฏจิูก็จะมีการตรึกผิด ถ้าความเห็นเป็นสมาทิฏจิูก็จะมีการตรึกถูก

คำว่า ตรึก ในความหมายหนึ่งเรียกว่า ระลึกได้ ก็หมายถึง สติ ก็คือระลึกได้นั้นเอง ความระลึกได้ของสติก็มีเหตุให้ระลึก ได้สองอย่างคือ สัมมาสติ ความระลึกได้ถูกต้องชอบธรรม มิจฉาสติ จะมีความระลึกได้ไปในทางทุจริต เป็นมิจฉาหาความ ถูกต้องชอบธรรมไม่ได้เลย

ฉะนั้นการตรึกจึงเป็นไปได้ในทางโลกและทางธรรม หรือการตรึกตรองของคนพาลสันดานชั่ว ก็ตรึกในรูปแบบหนึ่ง การตรึกของผู้เป็นนักปราชญ์บัณฑิต ก็มีการตรึกไปในอีกรูป แบบหนึ่ง ทุกคนจะมีการตรึกด้วยกัน จะมีการตรึกผิดหรือ ถูก เราต้องใช้วิธีการตรอง นั้นคือนำการตรึกมาพิจารณา



ด้วยปัญญา ให้รู้เห็นในเหตุผลที่เป็นจริง ก็จะเกิดความ เข้าใจได้อย่างชัดเจนว่า ตรึกอย่างไรเชื่อถือได้ ตรึกอย่างไร เชื่อถือไม่ได้ เราต้องใช้ปัญญาพิจารณาจนให้เรื่องนั้นๆ เกิดความแยบคายและหายความสงสัย

ตรึกอีกรูปแบบหนึ่งคือ ระลึกรู้ไปตามอารมณ์ของ

จิต อารมณ์ของจิตยังตกอยู่ในสังขารที่เรียกว่าสังขารจิต สังขารจิตนี้เองก็จะไปตรึก ในสมมตินั้นบ้างและตรึกในสมมติ นี้บ้าง แล้วก็ขยายสมมุติออกไปที่เรียกว่าปรุงแต่ง จึงเป็นสังขาร การปรุงแต่งไปตามสมมติทั้งหลาย แล้วขยายวงกว้างออกไปโดยไม่มีขอบเขต ไม่มีประมาณ และเข้าสู่วงจรของภพทั้งสาม อันมีกิเลสตัณหาพาให้เป็นไป ไม่มีที่สิ้นสุดลงได้

อีกประการหนึ่ง การตรึกนี้ย่อมเกิดมี กับผู้ที่ชอบ ทำสมาธิความสงบอยู่บ่อยๆ สงบอยู่นานๆอย่างต่อเนื่อง จนจิต ได้เกิดความวางเฉย หรือเรียกว่าจิตว่าง ไม่มีอารมณ์แห่ง ความรัก ความชัง หรือว่างจากราคะตัณหา ถ้าเป็นในลักษณะ นี้ อาจตรึกไปว่า นี้เป็นภูมิธรรมของพระโสดาบันบ้าง เป็น ภูมิธรรมของพระอนาคามี บ้าง เป็นภูมิธรรมของพระอนาคามี บ้าง เป็นภูมิธรรมของพระอนาคามี เป็นปฐมฌานบ้าง เป็นทุติยฌานบ้าง เป็นปฐมฌานบ้าง เป็นทุติยฌานบ้าง เป็นจตุตถฌานบ้าง หรือเป็นรูปฌานบ้าง อรูปฌานบ้าง

ฉะนั้น การตรึกอย่างนี้จึงเป็นมิจฉาทิฏจิ คือความ ตรึกผิด ความเห็นผิดเข้าใจผิด จะกลายเป็นผู้สำคัญใน ตัวเองผิดไปโดยไม่รู้ตัว พระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้ว่า อย่าได้ เชื่อเพียงสักว่า ตรึกตามอาการในลักษณะอย่างนี้ ถ้าผู้มีสติ สัมปชัญญะ มีปัญญารอบรู้ในเหตุและผล และมีความรอบรู้ ในหลักสัจธรรมตามความเป็นจริง สิ่งที่ตรึกผิดดังที่ได้อธิบาย มา จะไม่เกิดการตรึกผิดแต่อย่างใด เพราะความเข้าใจในสัมมา ทิฏฐิ มีความเห็นที่ชอบธรรม ถ้ามีความเห็นที่ถูกต้องชอบธรรม เป็นหลักยืนตัวที่มั่นคงแล้ว ธรรมที่เป็นสัมมาหมวดอื่นๆ ก็จะ ดึงดูดเข้ามาหาความเห็นชอบนี้ทั้งหมดเป็นอุบายการปฏิบัติธรรม ที่เป็นไปในความเจริญ เรียกว่าเป็นผู้ปฏิบัติ เข้าทางแห่ง องค์มรรคได้แล้ว ไม่มีทางแยกอื่น ที่จะทำให้เกิดความหลง ผิดแต่อย่างใด ใจก็จะไหลทวนกระแสของกิเลสตัณหา น้อยใหญ่ และเป็นไปในมรรคผลนิพพานในเวลาอันใกล้นี้







การตรีกผิดหรือถูก เราตัองใช้วิธีการตรอง นั้นคือ นำการตรีกมาพิจารณาด้วงมัญญา ให้รู้เห็นในเหตุผลที่เป็นจริง

misor orden vilitaria



## ๘. อย่าได้เชื่อเพียงสักว่า ชอบใจที่เข้ากันได้ กับทิฏฐิของเรา

พระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้อย่างนี้ ต้องมีสติปัญญา ตีความ หมายให้ชัดเจน เพราะตามปกติเราก็มีทิฏฐิ คือความเห็นอยู่ ในใจเราอยู่แล้ว ให้เราได้มาศึกษาทิฏฐิความเห็นของตัวเองว่า เห็นผิดหรือเห็นถูก เพราะตามปกติแล้ว คนเราจะมีความ เห็นผิดเป็นเจ้าเรือนอยู่แล้ว หากมีคนอื่นมีความเห็นผิด เหมือนกันกับเรา เรียกว่าเห็นผิดไปในทิศทางเดียวกับเรา เมื่อได้เข้าไปสนทนาซึ่งกันและกันในเรื่องใดก็ตาม ความเห็น นั้นจะเข้าใจได้ว่าเป็นเรื่องเดียวกัน การทำก็มีความเห็นตรงกัน การพูดก็มีความเห็นตรงกัน ความเห็นในทุกเรื่องก็มีความ เข้าใจที่เหมือนกัน ความผูกพันในหลักความเชื่อก็ไว้ใจกัน เพราะตรงกับความเห็นของเรา

สมมติว่ามีครูบาอาจารย์องค์นั้นท่านสอนสมาธิดี มีการ สอนอยู่เสมอว่า ทำสมาธิไปเถอะ เมื่อจิตมีความสงบแล้ว จะเกิดปัญญาขึ้น เมื่อปัญญาเกิดขึ้นแล้ว ก็จะไปละกิเลสตัวนั้น และละตัณหาตัวนี้ เมื่อเราได้รับการสอนมาอย่างนี้ และเราก็มี ความเห็นเป็นอย่างนี้อยู่แล้ว ฉะนั้นการที่ได้ฟังครูบาอาจารย์ อธิบายในการทำสมาธิว่า เมื่อจิตสงบแล้วปัญญาจะเกิด ทำให้ เรามีความมั่นใจในตัวเองขึ้นมาว่าทิฏฐิ ความเห็นของอาจารย์
ก็ตรงกันกับความเห็นของเรา และเข้ากันได้อย่างสนิทแนบแน่น
มีความเชื่อมั่น เคารพนับถือ ในครูอาจารย์องค์นั้นอย่าง
ฝังใจ สายทางปฏิบัติก็จะเป็นไปในทิศทางเดียวกัน จึงเกิด
ความเชื่อมั่นอย่างเต็มที่ ใครจะมาพูดว่าทิฏฐิความเห็น
อย่างนี้ผิด ก็จะมีการต่อต้านเอาชีวิตเข้าประกันว่าถูกต้องแล้ว
ถ้าทิฏฐิความเห็นนั้นเป็นมิจฉาทิฏฐิ ความเห็นผิดก็จะมาเข้าใจ
ว่าเป็นสัมมาทิฏฐิ มีความเห็นที่ถูกต้องชอบธรรมตลอดไป

ในลักษณะการอบรมสั่งสอนกันในวิธีอย่างนี้ จะมี สำนักน้อยใหญ่สอนกันในวิธีอย่างนี้ มีอยู่ถึง ๙๙.๙๙% ไม่ว่าจะในประเทศไทยหรือต่างประเทศต่างพากันสอน ในวิธีทำสมาธิ ให้จิตมีความสงบแล้วจะมีปัญญาเกิดขึ้น ตามความเข้าใจของผู้สอน

การทำสมาธิให้จิตมีความสงบนั้นย่อมทำได้ เมื่อจิต มีความสงบแล้ว ปัญญาจะเกิดขึ้นจริงหรือไม่ ขอให้ท่านสังเกต ดูตัวเองบ้างว่า ปัญญาเราได้เกิดขึ้นหรือยัง ถ้าท่านได้ศึกษาใน ประวัติของพระอริยเจ้า ในยุคสมัยครั้งพุทธกาล ท่านจะ เข้าใจได้ทันทีว่า ทิฏฐิที่มีความเห็นอย่างนี้ จะไม่มีในสมัย ครั้งพุทธกาลเลย

นี้เองพระพุทธเจ้าซึ่งมีพระญาณรู้เห็นว่า ในบั้นปลาย พระพุทธศาสนา จะเกิดปัญหาในทิฏฐิความเห็น เป็นดังที่ได้ อธิบายมานี้ พระพุทธองค์จึงตรัสเรื่องนี้เอาไว้ เพื่อให้กุลบุตร ลูกหลานที่เกิดมา ในบั้นปลายพระพุทธศาสนา ได้คิดพิจารณา ในเหตุผลดูบ้าง

ในบางท่านอาจจะมีสติปัญญาและเหตุผล ก็จะมีอุบาย วิธีเปลี่ยนทิฏฐิในความเห็นที่เป็นมิจฉาทิฏฐิความเห็นผิด ให้เกิดเป็นสัมมาทิฏฐิ มีความเห็นที่ถูกต้องชอบธรรมได้ และจะเปลี่ยนนิสัยในทางความเชื่อในทางที่ผิด ให้เกิดเป็น ความเชื่อในทางที่ถูกได้ ในยุคนี้ถือว่าเรามีความโชคดี ที่มี พระพุทธศาสนา เป็นสรณะที่พึ่งทางใจ ในคำสอนของพระพุทธเจ้า ทุกหมวดหมู่ และทุกขั้นตอนล้วนแล้วแต่เป็นคำสอนที่เป็นจริง มีบทอ้างอิงพร้อมด้วยเหตุผลที่เชื่อถือได้ สิ่งใดผิดพระองค์ ก็ตรัสไว้ว่าสิ่งนั้นผิด สิ่งใดถูกพระพุทธองค์ก็ได้ตรัสเอาไว้ว่า ถูก จะเป็นฝ่ายโลกียธรรมหรือฝ่ายโลกุตรธรรม ทุกคำสอน ของพระพุทธเจ้าล้วนเป็นของจริงทั้งนั้น ข้อสำคัญจะเป็นที่ พวกเรา เอาคำสอนของพระพุทธเจ้า นำมาตีความหมายผิด ไปเอง โดยไม่รู้ตัว ทำให้คำสอนของพระพุทธเจ้า เกิดความ มัวหมอง และไม่ถูกต้องตามหลักเดิมที่พระองค์ได้ตรัสเอาไว้ พระพุทธเจ้าทรงมีพระญาณรู้แล้วว่า เมื่อบั้นปลาย พระพุทธศาสนา จะมีผู้ตีความในคำสอนของพระพุทธเจ้า ผิดเพี้ยนไป คำสอนของพระองค์จะแตกเป็นก๊กเป็นเหล่า แล้วเอาคำสอนหมวดนั้นไปศึกษา เมื่อหนังสือมีหลายหมวด ก็ยิ่งแตกต่างกันออกไปหลายกลุ่ม แต่ละกลุ่มมีความเห็น ตรงกันบ้าง ไม่ตรงกันบ้าง เมื่อศึกษาในหมวดธรรมต่างๆ ก็จะเกิดทิฏฐิ มีความเห็นไม่ตรงกัน จำเป็นต้องจับกันเป็นกลุ่ม เป็นสาย

ถ้ากลุ่มใดสายใดมีทิฏฐิ ความเห็นตรงกันก็ชอบใจกัน ว่ากลุ่มนั้นสายนั้นมีความเข้าใจในธรรมเหมือนกัน การปฏิบัติ ก็ไปในทิศทางเดียวกันร่วมกันได้ ชาวพุทธที่มีอยู่ในโลกนี้ หลายประเทศ แต่ละประเทศ แยกกันออกมีหลายนิกาย เฉพาะประเทศไทยเป็นอย่างไรก็รู้กันอยู่แล้ว และแยกออก เป็นกลุ่มย่อยที่เรียกว่า สายนั้นสายนี้มีจำนวนมากทีเดียว ใครชอบใจในทิฏฐิ ความเห็นสายใดก็เข้าไปปฏิบัติตามสาย นั้น ในบางกลุ่มบางสายก็ใช้ความรุนแรง เพื่อแสดงว่า กลุ่มเราสายเรา มีการภาวนาปฏิบัติถูกต้องเพียงสายเดียว กล่าวคำชั่วร้ายถากถางไปว่า กลุ่มอื่นสายอื่นปฏิบัติผิด หรือโฆษณาประกาศให้คนในกลุ่มอื่นสายอื่น มีความเชื่อแล้ว คล้อยตาม



ทางการเมืองเขาพูดกันว่าดูด ส.ส. กัน ทางชาวพุทธ จะว่าดูดศรัทธาในลักษณะอย่างนี้ จะว่ามีผลประโยชน์มา เกี่ยวข้องด้วยหรือไม่ หลายคนพอจะเข้าใจในเรื่องอย่างนี้ ในยุคนี้สมัยนี้เป็นอย่างนี้ อีกร้อยกว่าปีขึ้นไป ชาวพุทธจะแยก เป็นกลุ่มเป็นสาย เพิ่มขึ้นอีกไม่รู้ว่าจะมีมากน้อยเท่าไร ใครชอบใจในทิฏฐิ ความเห็นในกลุ่มใดสายใด ก็ต้องไปเกาะกลุ่ม รวมกันอยู่กับสายนั้น ในบั้นปลายพระพุทธศาสนา พุทธบริษัท จะมีความเห็นที่แตกต่างกันมากขึ้น

นักปราชญ์ท่านมีการเปรียบเอาไว้ว่า เรื่องของตาบอด คลำช้าง ใครคลำถูกจุดไหนก็จะพูดว่าช้างเป็นตัวอย่างนั้นไป ความเข้าใจในทิฏฐิคือความเห็นไม่ตรงกัน จึงมีความขัดแย้ง กันในความเห็น ใครก็ว่าตัวถูก หาอุบายวิธีเพื่อที่จะโน้มน้าว ให้อีกฝ่ายหนึ่งมาเชื่อในความเห็นของตัวเอง เมื่อตกลงกัน ไม่ได้ ก็ไปถกเถียงกันอยู่ใต้ร่มมะกอกที่มีผลสุกงอม ขณะนั้น มีมะกอกลูกหนึ่งได้หล่นลงมาถูกหัวบอดคนหนึ่ง อะไรเกิดขึ้น ให้เราคิดดูก็แล้วกัน

ถึงจะมีคนตาดีที่รู้จักช้างทั้งตัวเป็นอย่างไร จะไป ทำความเข้าใจอธิบายเรื่องช้างให้ฟัง บอดเหล่านั้นจะเชื่อตาม คนตาดีหรือไม่ จึงยากมากที่จะให้กลุ่มบอดนั้นกลับใจได้ นี้ฉันใด ชาวพุทธทั้งหลายในยุคนี้สมัยนี้ พวกบอดคลำช้างได้ เกิดขึ้นหรือยัง ให้เราได้พิจารณาดูในเหตุการณ์อย่างนี้ก็แล้วกัน ฉะนั้นชาวพุทธทั้งหลาย จงมาศึกษากันในคำสอนของ พระพุทธเจ้าให้เข้าใจ ให้เป็นไปในธรรมาธิปไตย เอาความจริง ในสัจธรรมเป็นหลัก ใช้เหตุผลมาเป็นเครื่องตัดสินชี้ขาดยอม รับในความจริงที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสเอาไว้ ในคำสอนของ พระพุทธเจ้านั้น มีความชัดเจนอยู่แล้ว พระองค์ตรัสว่าสิ่งนั้น ผิดก็ต้องผิด พระองค์ตรัสว่า ถูกก็ต้องถูก

ถ้าเราเอาอัตตาธิปไตยเข้าไปแก้ไขเพิ่มเติม ในคำสอนของพระพุทธเจ้าเมื่อไร ความเห็นของเราก็จะ มีการเปลี่ยนไปในทันที จะตีความหมายในคำสอนของ พระพุทธเจ้า ให้เข้ากันกับความเห็นของตัวเองไป นี้คือ จุดเสื่อมของพระพุทธศาสนา อนาคตต่อไปภายภาคหน้า กุลบุตรลูกหลานที่เกิดมาในสุดท้ายภายหลัง ได้อ่านหนังสือ อย่างนี้ ก็จะมีความเห็นผิดเข้าใจผิดติดต่อกันไป ไม่มีผลดี กับคนในยุคนั้นเลย

ฉะนั้นขอให้ชาวพุทธในยุคนี้ ได้วางพื้นฐานในคำสอน ของพระพุทธเจ้าให้ถูกต้อง เพื่อรองรับลูกหลานที่จะเกิดมา ในวันข้างหน้า ให้เขาได้รับความรู้ที่ถูกต้อง ในคำสอนของ พระพุทธเจ้าต่อไป จนถึงยุคกาลสมัย ที่พระพุทธเจ้า ได้ตรัส ไว้ว่าหลังจากพระพุทธองค์ได้อนุปาทิเสสนิพพานแล้ว ต่อไป อีก ๕,000 ปี พระพุทธศาสนาจะสูญสิ้นจากโลกนี้



มีสติมญญาและเหตุผล ก็จะมีคุมางอิธีเมลิ่งหทิฏฐิใน คอามเห็นที่เม็นมิจฉาทิฏฐิคอามเห็นผิด ให้เกิดเม็นสมมาทิฏฐิ มีคอามเห็นที่ถูกตัดงชอมธรรมได้

mission order veletina





## ๙. อย่าได้เชื่อเพียงสักว่า ผู้พูดเป็นที่น่าเชื่อถือได้

นี่ก็เป็นอุบายหนึ่งที่เราควรนำมาฝึกตัวเอง เพื่อเป็นการ ฝึกนิสัยไม่เชื่ออะไรเร็วเกินไป ถึงผู้พูดจะเป็นที่น่าเชื่อถือได้ก็ตาม เรื่องที่คนอื่นพูดนั้น เราอย่าเพิ่งน้อมใจเชื่อไปเสียทั้งหมด ให้เอาเรื่องที่ได้ฟังนั้นมาพิจารณาให้เข้าใจในเหตุผลก่อนว่า เรื่องที่ได้ฟังมามีเหตุผลพอเชื่อถือได้หรือไม่ ให้ใช้ปัญญามา วิจัยวิเคราะห์ ตีความหมายในเรื่องที่ได้ยินมาให้เข้าใจ ให้เป็น ไปในหลักธรรมที่เรียกว่า โยนิโสมนสิการ ผ่านการพิจารณา ด้วยปัญญา รอบรู้ตามความเป็นจริง ในสิ่งนั้น เรื่องนั้นจนเกิด ความแยบคาย ว่าเป็นเรื่องพอเชื่อถือได้หรือเชื่อถือไม่ได้ แล้วจึงตัดสินใจเชื่อหรือไม่เชื่อในภายหลัง

ถ้าเชื่อเร็วเกินไปจะทำให้ได้รับความโง่เขลางมงาย ตามมาโดยไม่รู้ตัว เรียกว่าเชื่ออะไรแบบมั่วๆ โดยขาด เหตุผลและหลักฐาน จะเป็นศรัทธาวิปยุต เชื่ออะไรจะขาด สติปัญญา จะนำพาตัวเองเกิดความงมงายไร้เหตุผล เรียกว่า เป็นคนหูเบาใจเบา เอาความเชื่อตัวเองไปฝากไว้กับความเห็น ของคนอื่น ผลที่ได้รับก็คือ ความผิดหวัง ความเสียใจ ที่ตัวเองได้ตัดสินเชื่อไปในทางที่ผิดแล้ว

ฉะนั้น เราอย่าเป็นนิสัยเชื่อแต่คนอื่นเพียงฝ่ายเดียว เราต้องฝึกสติปัญญาหาวิชาความรู้ มาเป็นองค์ประกอบใน เหตุผลของตัวเองให้มากเอาไว้ จะได้ชื่อว่าเป็นที่พึ่งตัวเองได้ จะได้ไม่ถูกหลอกต้มตุ๋นจากคนอื่นต่อไป ดังจะได้ยกเอาประวัติ ของบุคคลที่เชื่อง่าย มาเป็นอุทาหรณ์สอนตัวเองดังนี้

ในสมัยครั้งพุทธกาล มีภิกษุกลุ่มหนึ่งได้เข้าเฝ้า พระพุทธเจ้า มีความต้องการฟังธรรม เพื่อจะนำไปภาวนา ปฏิบัติในสถานที่ต่างๆ พากันฟังด้วยความตั้งใจ เมื่อได้ฟัง ธรรมจากพระพุทธเจ้าแล้ว ก็ได้จดจำเอาหมวดธรรมนั้นๆ ใส่ใจเอาไว้เป็นอย่างดี แล้วกราบลาพระพุทธเจ้าเพื่อออกธุดงค์ วิเวก หาสถานที่ภาวนาปฏิบัติต่อไป ในขณะที่เดินทางอยู่นั้น บังเอิญได้ไปพบพระสารีบุตร ทั้งสองฝ่ายก็ได้สนทนาธรรม ซึ่งกันและกัน กลุ่มที่ได้ฟังธรรมจากพระพุทธเจ้ามา ก็ได้เล่า หมวดธรรมที่ได้ฟังจากพระพุทธเจ้าให้แก่พระสารีบุตรฟัง แล้วถามพระสารีบุตรว่า ธรรมที่ได้ฟังจากพระพุทธเจ้าสอนมา อย่างนี้ๆ พระสารีบุตรเชื่อหรือไม่ ท่านพระสารีบุตรก็ตอบทันที ว่า ข้าพเจ้ายังไม่เชื่อ พระเหล่านั้นเมื่อได้ฟังพระสารีบุตร ตอบว่าไม่เชื่อเท่านั้น ก็เกิดความโกรธภายในใจ พระเหล่านั้น จึงได้นำเรื่องนี้กลับไปกราบทูลพระพุทธเจ้า แล้วเล่าเหตุการณ์ ที่ได้ไปสนทนาธรรม กับพระสารีบุตรในหมวดธรรมต่างๆ แต่พระสารีบุตรไม่เชื่อ

เมื่อพระพุทธเจ้าได้รับฟังอย่างนี้ พระองค์ก็ให้พระ เหล่านั้น ไปนิมนต์พระสารีบุตรเข้าเฝ้าทันที พระพุทธเจ้า ได้ตรัสถามพระสารีบุตรว่า ธรรมที่เราตถาคตได้อธิบายให้พระ เหล่านี้ได้รับฟัง ล้วนแล้วแต่เป็นธรรมที่เป็นของจริงทั้งนั้น ที่ว่าพระสารีบุตรไม่เชื่อนั้นจริงหรือไม่ พระสารีบุตรได้กราบทูล ต่อพระพุทธเจ้าว่า จริงพระเจ้าข้า

พระพุทธเจ้าถามต่อไปว่า ทำไมจึงไม่เชื่อในธรรม ของเราตถาคตเล่า พระสารีบุตรได้กราบทูล พระพุทธเจ้าว่า ธรรมหมวดนั้นๆ ข้าพระองค์ยังไม่ได้พิจารณา ให้รู้เห็นตาม ความเป็นจริงก่อน ข้าพระองค์จึงตอบพระเหล่านี้ว่า ยังไม่เชื่อ ในธรรมหมวดนั้นพระเจ้าข้า

พระพุทธเจ้าได้ตรัสว่า นี่ภิกษุทั้งหลาย พระสารีบุตร เป็นนักปราชญ์ผู้ฉลาดในธรรม ไม่เชื่ออะไรง่ายดายเหมือน พวกเธอ พวกเธอทั้งหลายควรเอาแบบอย่างพระสารีบุตรผู้เป็น ปราชญ์นี้ ตราบใดที่ยังไม่รู้เห็นธรรมที่เป็นจริง ด้วยสติปัญญา ของตัวเองด้วยเหตุและผล อย่าเพิ่งตัดสินใจเชื่อในธรรม หมวดนั้นๆ ต้องเอาธรรมหมวดนั้นๆมาพิจารณา ให้รู้แจ้ง เห็นจริงด้วยปัญญาของตัวเองก่อน จึงตัดสินใจเชื่อในภายหลัง มิใช่ว่าได้ฟังธรรมมาอย่างไรก็ตัดสินใจเชื่อตาม ถ้าเป็นนิสัย เชื่ออะไรง่ายๆโดยไม่ได้พิจารณาให้รู้เห็น ตามความเป็นจริง

ด้วยปัญญาของตัวเอง จะมีแต่ความโง่เขลาเป็นสมบัติ ของตัวเอง

นี้พวกเราทั้งหลาย เมื่อได้รับฟังเรื่องนี้แล้ว พวกเรา ทั้งหลายควรเอามาเป็นแบบอย่าง ฝึกนิสัยตัวเองให้เหมือนกับ พระสารีบุตรให้ได้ ถ้าทำได้ ข้าพเจ้าขออนุโมทนาสาธุกับท่าน มาในที่นี้ด้วย การอ่านหนังสือธรรม การฟังเทศน์ในรูปแบบใด ขอให้เราเอาธรรมที่ฟังมาพิจารณา วิจัย วิจารณ์ วิเคราะห์ให้ดี และมีเหตุผลเป็นองค์ประกอบในการตัดสินใจ นี้คือนิสัยของ นักปราชญ์ผู้ฉลาดในธรรม

ถ้าเป็นทางโลก คนที่เชื่ออะไรง่ายก็จะเป็นฝ่ายเสียเปรียบ อยู่ตลอดไป ส่วนใหญ่จะเป็นกลุ่มที่มีความอยาก เช่น อยากรวย ในเงินทองกองสมบัติ และขาดความยั้งคิดในทางสติปัญญา ใครพูดมาอย่างไรในวิธีรวยทางลัด ถ้าไม่รู้เท่าทันในเล่ห์เหลี่ยม กลอุบายในวิธีการต้มตุ๋นหลอกหลวงแล้ว เขาพูดอย่างไร ใจ ก็เชื่อตามว่า ต้องได้เงินก้อนมหาศาล ดังข่าวที่ออกมาทางทีวี หนังสือพิมพ์ ที่รู้กันในยุคปัจจุบัน

ฉะนั้นความเชื่อง่ายจะทำให้ตัวเอง ได้รับความ เดือดร้อนเป็นทุกข์หาความสุขไม่ได้เลย เพราะสันดานของ คนเราส่วนใหญ่จะมีนิสัยในความเชื่อง่าย ได้ฟังเรื่องอะไรจาก บุคคลที่พอเชื่อถือได้ ก็ตัดสินใจเชื่อไปอย่างนั้น เชื่อแบบ ไม่ได้คิดพิจารณาในเหตุผลแต่อย่างใด หรือวัยคะนองของ หญิงสาว ที่มีข่าวออกมาในทางที่ไม่ดี เรื่องอย่างนี้มีข่าวอยู่ ทุกประเทศทั่วโลก นี้ก็มาจากความเชื่อเป็นต้นเหตุ นี่เป็นเพียง ให้ข้อคิดสะกิดใจ เพื่อให้ทุกคนได้ตั้งสติ ฝึกใจให้มีปัญญา รอบรู้ ในเรื่องที่จะทำให้ตัวเองเกิดความเสียหาย ถึงเราจะได้ รับฟังมาในเรื่องอะไร หรือคิดว่าเป็นผู้ที่น่าเชื่อถือได้ก็ตาม เราต้องตั้งหลักให้ดีมีความรู้รอบตัวเอาไว้ เมื่อได้รับฟัง ในเรื่องใด เราจะได้พึ่งความรู้ความสามารถของตัวเองได้





กลาดทั้งเป็นไข้ มีสื่อมีรับของมักปทะณ์ เก็บของคลาด เป็นเรียยองคนมล ทั้งรัก ตามโบ่ของตรงอง มันแพดจะมีตามหลาด อยู่บ้าง ทั้งในรัก ตามโบ่ของตรงอง สืบขาที่สิจะตองมักรับข ทั้งเข้าใช่วงทั้งเองมีตามผลลาด มันสื่อตามไข่หลังเข้ามาเสื่อน

mon orden veletaria





## ๑๐. อย่าได้เชื่อเพียงสักว่า สมณะนั้นเคยเป็นครูของเรา

คำว่าสมณะนั้น หมายถึงพระ หรือแปลอีกประโยค หนึ่งว่า หมายถึงผู้สอน เคยเป็นครูของเรา หมายถึง ท่านนั้น เคยเป็นครูอาจารย์ของเรา หมายถึงเคยอบรมสั่งสอนเรามา ได้ช่วยเหลือสงเคราะห์เรามา เคยเป็นสรณะที่พึ่งในตัวเรา ตลอดมา

คำว่าอย่าได้เชื่อ หมายถึงสมณะนั้นจะอบรมสั่งสอนใน วิธีภาวนาปฏิบัติ ให้เราได้เข้าถึงซึ่งมรรคผลนิพพานหรือไม่

สมณะนั้นท่านมีความรู้ความฉลาดรอบรู้ในธรรมที่ ถูกต้องเพียงใด

ความรู้ความเข้าใจของสมณะนั้น จะมีความเห็นเป็น สัมมาทิฏจิู มีความเห็นที่ถูกต้องชอบธรรม หรือเป็นมิจฉาทิฏจิู

มีความเห็นผิดไปจากเส้นทางแห่งมรรคผลนิพพาน

เมื่อเรายังไม่เข้าใจในความเห็นของท่านและความรู้ ความสามารถของท่านอย่างถูกต้อง เราก็อย่าเพิ่งตัดสินใจ เชื่อว่า ท่านจะแนะนำอบรมสั่งสอนให้เราได้รับความถูกต้อง ได้ ถึงท่านจะเป็นสมณะ เป็นนักบวชก็ตาม ความรู้เห็น ของท่านในทางปฏิบัติธรรมอาจผิดพลาดได้



เมื่อได้ฟังธรรมจากท่านแล้ว เราควรจะนำเอาหมวด ธรรมนั้น มาพิจารณาก่อนว่าเรื่องที่ท่านพูดนั้นมีเหตุผล พอเชื่อถือได้เพียงใด มิใช่ว่าเคยเป็นครูของเรามา แล้ว ก็จะเชื่อท่านไปเสียทั้งหมด ฉะนั้นเราต้องฝึกตัวเรา ให้มีนิสัย อย่าเชื่ออะไรง่ายเกินไป ไม่เช่นนั้นเราจะผิดหวังในภายหลัง ดังที่มีข่าวใหญ่ได้เกิดขึ้นมาแล้วหลายครั้ง ทำให้ลูกศิษย์ผิดหวัง มาแล้ว ก็เพราะถือว่า ท่านเคยเป็นครูบาอาจารย์เรามานั้นเอง

ถึงท่านจะมีบุญคุณต่อเรา เคยสงเคราะห์ช่วยเหลือ ตัวเรามา ก็ต้องแยกออกจากกันให้เป็นคนละส่วน เราต้องมี นิสัยกตัญญูกตเวที นึกถึงบุญคุณท่านในส่วนนี้ มีอะไรที่ จะตอบแทนบุญคุณท่านได้ เราก็ปฏิบัติไปตามหน้าที่ของเรา อย่าประมาทในตัวท่าน และให้ความเคารพในตัวท่านอยู่เสมอ

อันความถูกต้อง ในทางธรรมปฏิบัติก็เป็นอีกส่วนหนึ่ง อย่าเอาบุญคุณ และความถูกต้องในธรรมปฏิบัติไปรวมกัน จะทำให้เกิดความสับสน

คำว่าศรัทธาหมายถึงความเชื่อ พระพุทธเจ้าก็ได้ตรัส ไว้แล้วว่า ให้เชื่อในสิ่งที่ควรเชื่อ สิ่งใดควรเชื่อถือได้ สิ่งใด เชื่อถือไม่ได้ เราต้องรู้วิธีเลือกเฟ้นในความเชื่อ ให้ถูกต้อง ตามหลักความเป็นจริง มีเหตุผลที่เป็นธรรมาธิปไตยรองรับใน ความเชื่อนั้นๆ

102

ฉะนั้นความเชื่อจึงเป็นดาบสองคม เป็นได้ทั้งคุณและ โทษ มีประโยชน์และเสียประโยชน์ พุทธพจน์ที่พระพุทธเจ้า ตรัสไว้อย่างนี้ ก็เพราะพระองค์มีพระญาณหยั่งรู้แล้วว่า เมื่อ ถึงยุคบั้นปลายพระพุทธศาสนา จะมีศรัทธาบางคนบางกลุ่ม มีความเชื่อต่อพระบางองค์ที่เรียกว่า เชื่อแบบผูกขาด ไม่ยอมเชื่อต่อพระองค์ใหนอีกเลย ไม่เชื่อถือในธรรม จากพระองค์อื่น หรือไม่ฟังเทปธรรมะของพระองค์อื่นๆ แต่อย่างใด จะมีความเชื่อฝังใจอยู่กับพระองค์เดียวเท่านั้น หรือเชื่อว่าอาจารย์ของเราเป็นพระอรหันต์ องค์อื่น เป็นพระอรหันต์ไม่ได้เลย

ถ้าหากแต่ละกลุ่มมีความเชื่อในครูอาจารย์ของตัวเอง อย่างนี้ จะเกิดความแตกแยกของหมู่ชาวพุทธด้วยกัน แต่ละ กลุ่มก็จะยกเหตุผลในความดีความเด่นของอาจารย์ตัวเองขึ้น เพื่อชูโรง เพื่อเชิญชวนคนอื่นเป็นสมาชิกเพิ่มมากเอาไว้ มีอะไร เกิดขึ้นจะได้ใช้พลัง ในการต่อรองว่ากลุ่มนี้เป็นลูกศิษย์ของ อาจารย์องค์นี้ กลุ่มนั้นเป็นลูกศิษย์ของอาจารย์องค์นั้น เมื่อ เป็นไปในลักษณะนี้เกิดขึ้น พระพุทธศาสนาจะมีความบอบช้ำ เพียงใด ขอให้ทุกคนศึกษาในเรื่องนี้ให้ดี

อีกจุดหนึ่งให้เรามองมุมกลับดูบ้างว่า สมณะนั้นจะเชื่อถือ และผูกขาดต่อลูกศิษย์ได้หรือไม่ เป็นไปได้เพราะพระยังเป็น ปุถุชน ต้องหวังผลประโยชน์จากลูกศิษย์อยู่แล้ว มีพระ บางองค์ได้ผูกขาดกับลูกศิษย์บางกลุ่ม ได้สัญญาต่อลูกศิษย์ว่า ถ้าเข้ามาเป็นลูกศิษย์แล้ว ห้ามไปเป็นลูกศิษย์พระองค์อื่นอีก ถ้าขืนไปจะต้องขาดจากกัน ไม่ถือว่าเป็นลูกศิษย์อีกต่อไป ในเหตุการณ์อย่างนี้ มีช่องทางให้เกิดขึ้นได้ ที่เรียกว่า ศิษยามัจฉริยะ หมายถึง พระหวงลูกศิษย์ หรือพระหวงตระกูล

ถ้าได้ตระกูลที่มีฐานะร่ำรวยอุปัฏฐาก ให้ความสะดวก สบายในปัจจัยสี่ที่สมบูรณ์ หากพระองค์อื่นไปทำความรู้จัก คุ้นเคย กับตระกูลของเราแล้ว จะมีปฏิกิริยาโต้ตอบขัดขวาง กีดกันทุกวิถีทาง เรื่องอย่างนี้มีมาแล้ว ในสมัยครั้งพุทธกาล จึงมีคำบาลีว่า มจุฉริยตกูล ที่แปลว่า มีความตระหนี่ในตระกูล หรือมีบาลีอีกว่า อาวาสมจุฉริย แปลว่าพระผู้หวงอาวาส (หวงวัด) ความหวงความตระหนี่ ที่เป็นเรื่องของพระมี มากมายหรือลูกศิษย์มีความหวงในครูอาจารย์ ก็มีมากเช่นกัน

ฉะนั้น พวกเราเป็นชาวพุทธ ควรทำตัวในทางที่ดี อวดศาสนาอื่นเขาบ้าง เพราะศาสนาพุทธเป็นศาสนาที่มีเหตุผล รองรับในความถูกต้อง คนที่เคยนับถือศาสนาอื่นมาแล้ว เมื่อได้เข้ามาศึกษาหลักพระพุทธศาสนา เขายอมรับว่า พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาที่มีเหตุผลที่ถูกต้องสมบูรณ์ที่สุด ในโลก ขณะนี้คนต่างศาสนาพากันเข้ามานับถือศาสนาพุทธ มากขึ้น แต่ไม่ได้เปิดเผยเป็นทางการเท่านั้น ผู้ที่เข้ามาล้วนแล้ว แต่เป็นปัญญาชนมีการศึกษาดีและมีเหตุผลในตัวเขาเอง ถึงเขาไม่ได้ประกาศตัวเป็นพุทธมามกะ ต่อหน้าพระสงฆ์ แต่ เขาก็เป็นชาวพุทธโดยปริยาย และไม่ควรพูดว่าประเทศใดบ้าง ที่เป็นชาวพุทธวิธีลึกลับอย่างนี้ แต่เขาจะปิดบังในสังคมศาสนา เดิมเอาไว้ แต่ใจของเขามีความรู้สึกว่าเขาเป็นชาวพุทธเต็มตัว

ที่พวกเราพูดว่าเป็นชาวพุทธนั้น ก็เป็นความจริงตาม ที่เราพูด แต่เป็นชาวพุทธกี่เปอร์เซ็นต์ ให้เราประเมินดูตัวเรา เองก็แล้วกัน เหตุนั้นข้าพเจ้าจึงได้เรียบเรียง เรื่องกาลามสูตร ขึ้นมา มิใช่ว่าเป็นเรื่องใหม่ กาลามสูตรนี้เป็นพุทธพจน์ ที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้แล้ว จึงขยายข้อความนั้นให้ยาวออก ไป เพื่อให้ท่านผู้อ่านได้เข้าใจง่ายขึ้น ขอให้ท่านอ่านไปพิจารณา ไปในเหตุผลว่า เราจะประพฤติตนอย่างไร เชื่ออย่างไร จะไม่ ทำให้ตนเอง ตกอยู่ในกลุ่มกาลามชนกลุ่มนี้

ถ้าหากท่านยังมีความสงสัย และยังไม่เข้าใจในธรรม หมวดใด ข้าพเจ้าพร้อมที่จะให้ความกระจ่างเพิ่มเติม คิดว่า หนังสือเล่มนี้จะมีประโยชน์ ในตัวท่านอยู่บ้างไม่มากก็น้อย ขอให้ท่านนำเรื่องกาลามสูตรทั้ง ๑๐ ข้อนี้ มาพิจารณา ท่าน จะมีวิธีการอย่างไรในภาคปฏิบัติ เพื่อหลีกเลี่ยงไม่ให้ตัวเรา มีความเชื่อแบบกาลามสูตร



เราต้องฝึกความเห็นให้ถูกต้อง แล้วจึงเชื่อในความเห็น ที่เป็นธรรมในภายหลัง ขอให้ท่านจงมีสติปัญญารอบรู้ใน สัจธรรม ที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้ดีแล้ว หากกุศลบารมี เราพร้อมแล้ว ขอให้ท่านจงก้าวเข้าสู่กระแสธรรม คือ มรรคผลนิพพานด้วยเทอญ



## อภินิหารมี ๓ อย่าง



๑. อิทธิปาฏิหาริย์ แสดงฤทธิ์ได้นานาประการ
 ๒.อาเทสนาปาฏิหาริย์ รู้วิธีพูดดักใจในคนอื่นได้

๓. อนุสาสนีปาฏิหาริย์ มีความสามารถแสดงธรรมได้ อย่างมีเหตุผล ทำให้คนผู้รับฟังมีความเข้าใจในหลักสัจธรรม ได้อย่างถูกต้อง อภินิหาร ๑-๒ นั้นพระพุทธเจ้าไม่ได้สรรเสริญ พระพุทธเจ้าได้สรรเสริญในข้อ ๓ คือ อนุสาสนีปาฏิหาริย์ เท่านั้น หลวงปู่มั่น ได้พยากรณ์ไว้ว่า จะมีช้างเผือกหนุ่ม แสดงอภินิหารนั้น หมายถึง อนุสาสนี ปาฏิหาริย์เท่านั้น ขอให้ ผู้อ่านจงเข้าใจตามนี้

भर्म-00 078 रम् प्रप्रियोग







อาการ ประเทศ พันธ์ อาการ ประการ อาการ อุปหานุกรณ โนฝาการ ปนุมาลาสีส จิตาใก บาหา ทาบในเรา อิบารมีกามาของ ไม่เอาออกอาบิปเดย มาปนุมาลา

misor orden director





## ประวัติหลวงพ่อทูล ขิปปปญโญ 🥯



หลวงพ่อทูล ขิปฺปปญฺโณ เกิดเมื่อวันที่ ๒๐ พฤษภาคม พ.ศ. ๒๔๗๘ ท่านได้อุปสมบทเมื่อวันที่ ๒๗ กรกฎาคม พ.ศ. ๒๕๐๔ ขณะอายุ ย่างเข้า ๒๓ ปี ที่วัดโพกิสมภรณ์ จังหวัดอุดรธานี มีพระธรรมเจดีย์ (จุม พนฺธุโล) เป็นพระอุปัชฌาย์

ช่วงแรกที่ออกปฏิบัติภาวนานั้น ท่านได้จาริกบำเพ็ญ สมณธรรมไปยังสถานที่สัปปายะหลายแห่ง ได้เข้าถวายตัว เป็นศิษย์ของหลวงปู่ขาว อนาลโย วัดถ้ำกลองเพล จังหวัด หนองบัวลำภู ท่านมีความตั้งใจและมุ่งมั่นในการปฏิบัติธรรม จนสามารถรู้แจ้งเห็นจริงในสัจธรรมตามคำสอนของพระพุทธเจ้า ได้ หลังจากท่านได้บำเพ็ญกิจส่วนตนเสร็จแล้ว จึงได้อุทิศ ชีวิตที่เหลืออยู่ทุ่มเทให้แก่การเผยแผ่พระพุทธศาสนา

ในปี พ.ศ. ๒๕๒๘ ท่านได้สร้างวัดป่าบ้านค้อ จังหวัด อุดรธานี ซึ่งมีเสนาสนะที่เหมาะต่อการอยู่อาศัยปฏิบัติธรรม สำหรับทั้งบรรพชิตและฆราวาส มีเสนาสนะปาเหมาะแก่การ ปลีกวิเวก ปัจจุบัน มหาเถรสมาคมประกาศให้วัดป่าบ้านค้อ เป็นสำนักปฏิบัติธรรมประจำจังหวัดอุดรธานี (ธ) แห่งที่ ๒

หลวงพ่อทูลได้เขียนหนังสือธรรมภาคปฏิบัติกว่า ๒๐ เล่ม ในปี พ.ศ. ๒๕๓๓ ท่านจึงได้รับการยกย่องเชิดชูเกียรติว่า เป็น ผู้ทำคุณประโยชน์ต่อพระพุทธศาสนา ได้รับพระราชทานรางวัล เสาเสมาธรรมจักร สาขาการแต่งหนังสือทางพระพุทธศาสนา ท่านได้เมตตาออกแสดงธรรมตามที่ต่างๆ และได้มีการจัดทำ สื่อธรรมะหลากหลายรูปแบบ ผลงานของท่านเป็นที่รู้จักอย่าง แพร่หลาย ทั้งในประเทศไทยและในต่างประเทศ

ด้านสาธารณสงเคราะห์ ท่านได้ส่งเสริมกิจการของ หน่วยงานภาครัฐและเอกชน ได้บำเพ็ญประโยชน์ช่วยเหลือ สังคมมากมาย



หลวงพ่อทูลเป็นอัจฉริยบุคคล สร้างพุทธสถานไว้ให้ ลูกหลานได้กราบไหว้ ตั้งแต่ออกแบบควบคุมการก่อสร้าง พระมหาธาตุเจดีย์ อาคารอบรมธรรมสภา แกะสลัก พระพุทธรูปไม้ตะเคียนทอง ๔ ปาง สร้างพิพิธภัณฑ์สำหรับ เก็บอัฐิธาตุ บริขาร แสดงประวัติและผลงานของท่าน ได้ สร้างวัดและศูนย์ปฏิบัติธรรมหลายแห่ง ทั้งในประเทศและ ต่างประเทศ

จากการที่หลวงพ่อทูลได้สร้างคุณความดีและประโยชน์ ให้ประเทศชาติและพระศาสนาเป็นอย่างมาก ดังนั้นในวันที่ ๑๒ สิงหาคม ๒๕๔๗ ท่านจึงได้รับพระราชทานสมณศักดิ์ เป็นพระราชาคณะ นามว่า พระปัญญาพิศาลเถร

หลวงพ่อทูล ขิปฺปปญฺโญ ได้ละสังขารด้วยอาการสงบ เมื่อวันที่ ๑๑ พฤศจิกายน ๒๕๕๑ ณ วัดป่าบ้านค้อ จังหวัด อุดรธานี รวมสิริอายุได้ ๗๓ ปี ๔๘ พรรษา และได้รับ พระราชทานเพลิงสรีระสังขาร เมื่อวันที่ ๑ กุมภาพันธ์ ๒๕๕๒ อัฐิธาตุของหลวงพ่อทูลได้แปรสภาพเป็นพระธาตุ เป็นเครื่อง ประกาศคุณธรรมที่บริสุทธิ์ เป็นพระอริยบุคคลอีกท่านหนึ่ง ที่ปฏิบัติดีปฏิบัติชอบสมดังความมุ่งมั่นตามที่ท่านได้ตั้งสัจจะ ในครั้งออกบวชว่า "ขอมอบกายและถวายชีวิตเพื่อบูชาคุณ พระพุทธเจ้า พระธรรมเจ้า และพระสงฆ์เจ้า จะทำประโยชน์ ตนและประโยชน์ท่านให้ถึงพร้อมด้วยความไม่ประมาท"

## พลงานหนังสือธรรมะ *🍩* พระอาจารย์ทูล ชิปฺปปญโณ

- ๑. พ.ศ. ๒๕๒๕ แนวทางปฏิบัติภาวนา
- ๒. พ.ศ. ๒๕๒๗ ทวนกระแส
- ๓. พ.ศ. ๒๕๒๘ ตัดกระแส
- ๔. พ.ศ. ๒๕๒๙ ข้ามกระแส
- ๕. พ.ศ. ๒๕๓๐ คู่มือชาวพุทธ
- ๖. พ.ศ. ๒๕๓๑ พ้นกระแสโลก
- ๗. พ.ศ. ๒๕๓๒ พบกระแสธรรม
- ส. พ.ศ. ๒๕๓๕ อัตโนประวัติ

(ฉบับสมบูรณ์ พ.ศ. ๒๕๔๗)

- ๙. พ.ศ. ๒๕๓๗ สัมมาทิฏจิ เล่ม ๑
- ๑๐. พ.ศ. ๒๕๓๘ สัมมาทิฏฐิ เล่ม ๒
- ๑๑. พ.ศ. ๒๕๓๙ พุทธทำนาย
- ๑๒. พ.ศ. ๒๕๔๐ สัมมาทิฏจิ เล่ม ๓
- ด๓. พ.ศ. ๒๕๔๑ เหตุให้เกิดทุกข์
- ๑๔. พ.ศ. ๒๕๔๑ ปัญญาอบรมใจ
- ๑๕. พ.ศ. ๒๕๔๒ ปัญญา ๓
- ๑๖. พ.ศ. ๒๕๔๔ พุทโธ
- ๑๗. พ.ศ. ๒๕๔๕ สัมมาศรัทธา

## 201-0000 Egg Veletana

๑๘. พ.ศ. ๒๕๔๗ กาลามสูตร

๑๙. พ.ศ. ๒๕๔๘ สัปปุริสธรรม

๒๐. พ.ศ. ๒๕๕๐ ภัยธรรมชาติ

๒๑. พ.ศ. ๒๕๕๐ เปลี่ยนความเห็น

๒๒. พ.ศ. ๒๕๕๑ จุดประกายปัญญา



# พลงานหนังสือธรรมะ ที่ได้รับการแปลเป็นภาษาอังกฤษ

- Beyond the Stream of the World
   แปลจาก พันกระแสโลก
- ๒. Entering the Stream of Dhamma แปลจาก **พบกระแสธรรม**
- ๓. Cutting off the Stream แปลจาก **ตัดกระแส**
- ๔. Going Against the Stream แปลจาก **ทวนกระแส**
- ๕. Buddha's 16 Propheciesแปลจาก พุทธทำนาย
- ๖. Buddho แปลจาก **พุทโธ**
- ๗. Line of Practice for Mental Development แปลจาก **แนวทางปฏิบัติภาวนา**
- ๘. Paradigm Shift แปลจาก **เปลี่ยนความเห็น**
- ๙. Natural Disaster แปลจาก **ภัยธรรมชาติ**
- ๑๐. Spark : Igniting the Flame of Wisdom แปลจาก **จุดประกายแห่งปัญญา**





### 🛹 วัดและศูนย์ปฏิบัติธรรมในต่างประเทศ 🔊

วัดซานฟรานธัมมาราม (สหรัฐอเมริกา) โทร. 1-415-753-0857 KPY Redwood Valley (สหรัฐอเมริกา) โทร. 1-707-485-0833 วัดนิวยอร์คธัมมาราม (สหรัฐอเมริกา) โทร. 1-718-335-3409 วัดฮ่องกงธัมมาราม (ฮ่องกง)

โทร. 852-2475-1686







#### soundcloud.com/watpabankoh รวมธรรมเทศนาสอนใจ







วัดป่าบ้านค้อ Watpabankoh



วัดป่าบ้านค้อ รวมธรรมะ WatpabankohDhamma



ร่วมเป็นเจ้าภาพพิมพ์หนังสือและสื่อธรรมะของ หลวงพ่อทูล ขิปฺปปญฺโณ (พระปัญญาพิศาลเถร) เชิญร่วมบริจาคได้ที่

บัญชีกองทุนมรดกธรรมหลวงพ่อทูล (วัดป่าบ้านค้อ) ธนาคารกรุงไทย สาขาบ้านผือ บัญชื่ออมทรัพย์ เลขที่บัญชี่ ๔๓๑-๐-๓๕๖๔๔-๓

